Rotherbaron:

Schamt euch!
Ein kurzes Lob der Scham

Beginnen wir zur Abwechslung mal mit einem Selbstversuch: Man stelle sich eine Person vor,
die in einem Supermarkt eine Dosenpyramide umstoRBt. Im Folgenden prasentiere ich euch
drei mogliche Reaktionsweisen: Wie verandern diese das Bild, das wir uns von der Person
machen? Welche Charakterziige schreiben wir ihr jeweils zu?

1. Die Person zeigt keinerlei Reaktion und geht weiter, ohne sich um die umgeworfenen
Dosen zu kiimmern.

2. Die Person zeigt keinerlei Reaktion, richtet aber die Pyramide wieder auf.

3. Die Person blickt sich peinlich beriihrt um und richtet dann die Pyramide wieder auf.

Die Versuchsanordnung entstammt einem Film, den der Sozialpsychologe Giin R. Semin Pro-
banden vorgespielt hat. Dabei wurde die Person erwartungsgemaR negativ beurteilt, wenn
sie einfach weitergegangen ist. Richtete sie die Pyramide wieder auf, ohne eine Reaktion zu
zeigen, wurde sie als souveradner, reifer Mensch beurteilt. Zeigte sie sich zusatzlich peinlich
berthrt, wurde sie als warmherziger, liebenswiirdiger Mensch eingestuft (vgl. Semin 1981, S.
26 f.).

Die Ergebnisse zeigen, dass das Verhalten der Person in jedem Fall als — wenn auch unbeab-
sichtigter — Regelverstol’ gewertet wird, als Verursachung eines Schadens, der wiedergut-
zumachen ist. Damit bewegen wir uns bei der Beurteilung der erstgenannten Reaktion aus-
schlieBlich auf der Ebene der Schuld: Die Missbilligung des Verhaltens beruht auf der Verur-
teilung einer Haltung, welche die eigene Schuldhaftigkeit nicht anzuerkennen bereit ist.

Bei der Beurteilung der zweiten und dritten Reaktionsweise bewegen wir uns dagegen zu-
satzlich auf der Ebene der Scham. Deutlich wird dabei zunachst, dass das Schamgefiihl ge-
wissermalRen eine Art Zugabe ist, etwas, dessen es nicht unbedingt bedarf, um ein schuld-
haftes Verhalten zu erkennen und es zu korrigieren. Psychoanalytisch gesprochen, lieBe sich
die Ebene der Schuld als Konflikt zwischen Ich und Uber-Ich deuten, also als innere Ausei-
nandersetzung zwischen der konkreten Handlungsweise des Ichs und dem internalisierten
Regelkanon einer Gemeinschaft. Auf der Ebene der Scham miisste man dagegen von einem
Konflikt zwischen Ich und Ich-Ideal sprechen, also als Ringen zwischen dem konkreten Er-
scheinungsbild des Ichs und dem Wunschbild, das es von sich hat.

Diese Unterscheidung erscheint zunachst spitzfindig, ist jedoch in mancherlei Hinsicht not-
wendig. Im konkreten Fall bedeutet sie, dass die Person im Falle der zweiten Reaktion ihr
Fehlverhalten zwar anerkennt, ihm jedoch innerlich gleichgiiltig gegenibersteht. Gabe es
eine Regel, wonach die von den Kunden angerichteten Schiaden grundsatzlich von den Su-
permarktmitarbeitern behoben werden missen, wiirde sie wohl keine Veranlassung sehen,
die Dosenpyramide wieder aufzurichten. Die Einsicht in das fehlerhafte Verhalten bleibt abs-
trakt.

Die dritte Reaktionsweise lasst sich in zweierlei Weise deuten: Entweder haben wir es mit
einer Giberangepassten Person zu tun, die ich Ich-ldeal durch einen Konflikt mit dem Uber-Ich
beeintrachtigt sieht. Oder aber das Ich-ldeal ist durch den angerichteten Schaden selbst und
die durch ihn verursachten Unannehmlichkeiten fiir andere, unabhangig von der sozialen
Verurteilung des Verhaltens, beeintrachtigt.



Diese Unterscheidung ist deshalb wichtig, weil Uber-Ich und Ich-Ideal ja keinesfalls immer
deckungsgleich sind. Vielmehr kann auf der Ebene des Ich-ldeals etwas abgelehnt werden,
was auf der Ebene des Uber-Ichs geboten erscheint. Mit anderen Worten: Ein starkes Ich-
Ideal — und das dazugehorige Schamgefiihl, in dem dieses sich auf der emotionalen Ebene
manifestiert — ist der Garant dafiir, dass das Ich die jeweils giiltigen Regeln nicht blind be-
folgt, sondern sie in ihrer Sinnhaftigkeit hinterfragt und ggf. bewusst missachtet oder modifi-
ziert. Gerade in autoritdaren Gesellschaften ist gelebter Widerstand anders kaum vorstellbar.
Angesichts der Bedeutung, die dem Schamgefiihl somit als sozialem Regulativ zukommt,
misste diese Emotion eigentlich von hoher Wertschatzung begleitet sein. Die Ergebnisse aus
dem oben zitierten Experiment sind hier jedoch weniger eindeutig. Zwar wird ein Mensch,
der auf einen Regelverstol} hin eine Verlegenheitsreaktion zeigt, mit Warmherzigkeit und
Liebenswiirdigkeit assoziiert. Souveranitat und personliche Reife attestiert man jedoch eher
demjenigen, der kein Schamgefiihl erkennen lasst. Einen schamhaften Menschen wiinscht
man sich also vielleicht als Freund. Fiir das eigene gesellschaftliche Fortkommen orientiert
man sich jedoch eher an demjenigen, der ohne Schamreaktionen auskommt.

Die Versuchsergebnisse verdeutlichen damit auch die Ambivalenz, die fir die Beurteilung
des Schamgefihls charakteristisch ist. Es handelt sich dabei um etwas, das man sich bei an-
deren wiinscht, an sich selbst aber nach Mdoglichkeit unterdriicken moéchte. Um besser zu
verstehen, warum das so ist, erscheint es sinnvoll, die tiefere, existenzielle Bedeutung des
Schamgefihls in die Betrachtung miteinzubeziehen.

Eine besonders grindliche Analyse der existenziellen Dimension des Schamgefihls hat Jean-
Paul Sartre vorgelegt. Er verweist vor allem auf die unmittelbare Seinserfahrung, die durch
das Schamgefiihl vermittelt werden kann. Fir ihn ist Scham im Wesentlichen bestimmt
durch das plétzliche Bewusstsein der eigenen Leiblichkeit, wie sie am deutlichsten im Err6-
ten und in den zuweilen damit verbundenen SchweifRausbriichen zum Ausdruck kommt. Das
Entscheidende dieses Bewusstseins ist jedoch, dass es uns nicht auf unseren Leib, wie wir ihn
wahrnehmen, sondern auf unseren Leib, wie er anderen erscheint — und das heil3t: auf seine
objektive Gegebenheit — verweist: "Es sieht dann so aus, als erfiille der andere fiir uns eine
Funktion, die wir selbst nicht erfiillen kdnnen und doch erfiillen sollten: uns zu sehen, wie
wir sind" (Sartre 1943/1952, S. 456 f.).

Das Schamgefiihl erweist sich damit als Reaktion auf den Blick des anderen, der meinen Kor-
per meiner subjektiven Wahrnehmungssphare (dem Fir-sich-Sein, in der Sprache Sartres)
entreiflt und ihn dem An-sich-Sein des objektiv Vorhandenen subsumiert. Es ermdoglicht mir
damit eine Form der Selbstvergewisserung, indem es mich die Faktizitdt meiner Existenz er-
fahren lasst. Eben dies bedeutet aber zugleich, dass ich mir im Moment der Beschamung
selbst fremd werde, ja, dass ich mir dann gewissermalien nicht mehr selbst gehoére. Fir Au-
genblicke ist mein Bewusstsein ganz von dem Bewusstsein durchdrungen, das der andere
von mir hat.

Nun empfinden wir allerdings nicht immer Schamgefiihle, wenn wir die Blicke anderer auf
uns ruhen flhlen. Das Auftreten von Schamgefiihlen hangt vielmehr von einer Reihe zusatz-
licher Faktoren ab. Diese sind teilweise sozial motiviert, teilweise aber auch in der Person-
lichkeit des sich Schamenden begriindet. Dass beides eng miteinander zusammenhangt,
wurde bereits oben deutlich gemacht: Das Verletzen von Regeln ist ein starker Impuls fir
Schamgefiihle; die individuelle Ausprdagung derselben variiert jedoch von Mensch zu
Mensch, je nach den individuellen Voraussetzungen.

In dhnlicher Weise sind Nacktheit und bestimmte Kérperfunktionen zwar in bestimmten Si-
tuationen tabuisiert und damit schambehaftet, doch sind nicht alle gleichermallen be-
schamt, wenn sie von anderen nackt oder bei der Verrichtung ihrer Notdurft gesehen wer-



den. Im Extremfall kann sich die Scham sogar in ihr Gegenteil, den Exhibitionismus, verkeh-
ren — wobei sich die exhibitionistische Lust zum Teil aus der bewussten Ubertretung des Ta-
bus, zum Teil aber, mit Sartre, auch aus dem gesteigerten Erleben der eigenen Kérperlichkeit
herleiten lasst. Daneben ist sie freilich auch schlicht eine regressive Form von Sexualitat, die
einem Zurickfallen auf die Stufe der kindlich-'schamlosen' Schau- und Zeigelust entspricht.
Den individuellen Unterschieden im Umgang mit tabuisierten Korperregionen und -funktio-
nen entspricht der historische Wandel, der dabei zu beobachten ist. So sieht Norbert Elias in
der sukzessiven Einschrankung der korperlichen Freiziigigkeit, wie sie sich etwa in den mit-
telalterlichen Badehdusern manifestierte, und der sich darin ausdriickenden starkeren Trieb-
kontrolle eine entscheidende Voraussetzung des neuzeitlichen Zivilisationsprozesses (vgl.
Elias 1939/1976). Freudianisch gesprochen, wiirde dieser damit auf einem umfassenden
Sublimierungsprozess beruhen.

In jlingster Zeit sind die Tabuzonen zwar wieder etwas aufgeweicht worden. Niemand stort
sich im Sommer mehr an nackter Haut, FKK-Strande gehdren langst zum Alltag. Gerade letz-
teres Beispiel zeigt jedoch umgekehrt auch, dass Nacktheit nach wie vor reglementiert ist
und langst nicht Gberall und in jeder Situation akzeptiert ist. Eben deshalb ist sie dort, wo
man sie nicht aus eigenem Antrieb lustbetont auslebt, auch noch immer schambehaftet —
man denke etwa an Reihenuntersuchungen beim Militar oder an eine Ganzk&rperkontrolle
beim Zoll.

In einer kritischen Auseinandersetzung mit Elias weist Duerr allerdings darauf hin, dass
Nacktheit vor anderen nicht per se mit Schamlosigkeit und der von Elias damit assoziierten
niedrigeren kulturellen Entwicklungsstufe verknlpft sein muss. Als Beispiel fiihrt er das
"Phantomkleid" an, mit dem nackte Japanerinnen in den gemischten Badehadusern des 19.
Jahrhunderts ihren Leib symbolisch vor anderen verborgen hatten (vgl. Duerr 1988, S. 152
und 119 ff.). Analog dazu verweist Eibl-Eibesfeldt auf die Bedeutung der Schnur, die sich die
Yanomani-Frauen in Venezuela um die Taille winden. Obwohl diese den Koérper in keiner
Weise bedecke, fungiere sie doch als symbolische Verhiillung, deren Ablegung als dhnlich
erotisierend empfunden werden mag wie hierzulande ein Striptease (vgl. Eibl-Eibesfeldt
1976, S. 99).

Jean-Paul Sartre leitet diese Wirkung einer imaginierten Bekleidung aus dem Wesen der
Anmut ab. Deren Kennzeichen sei es, dass sie die "Faktizitat" des Korpers umhiille und ver-
berge. Dies gelte auch und gerade fir einen entblofRten Korper. Die "Nacktheit des Fleisches"
sei dann zwar "ganz gegenwartig", konne aber dennoch nicht wahrgenommen werden: "Der
anmutigste Leib ist ein nackter Leib, den seine Bewegungen mit einem unsichtbaren Kleid
umhillen, wobei sie sein Fleisch ganzlich den Blicken entziehen, obwohl es fiir die Augen der
Zuschauer vollkommen gegenwartig ist" (Sartre 1943/1962, S. 512 f.).

Anmut steht dabei nicht im Widerspruch zum Bewusstsein der eigenen Nacktheit vor ande-
ren. Als generalisierte Haltung setzt sie stattdessen gerade die Internalisierung des Blicks der
anderen voraus. Das daraus resultierende Verhalten kdnnte man wohl am ehesten als
'Schamhaftigkeit' charakterisieren.

Eine solche Schamhaftigkeit im Umgang mit anderen scheint es nun auch auf geistigem Ge-
biet zu geben. Ein erster Hinweis darauf ist die von Eibl-Eibesfeldt (1976, S. 132) beschrie-
bene Weigerung mancher Ureinwohner, Fremden ihren Namen zu verraten. Die sich hierin
ausdriickende Scheu, zu viel von sich preiszugeben, die Nietzsche als "Maske" der Scham
beschreibt (vgl. Wurmser 1981, S. 11; Planckh 1998; Bammel 2011, S. 225 ff.), lasst sich auch
auf komplexere geistige Inhalte Gbertragen. Sie bezieht sich dann allerdings nicht nur auf die
Angst, sich selbst durch bestimmte AuRerungen bloRzustellen. Vielmehr manifestiert sich in



ihr allgemein ein besonderes Bewusstsein fiir die Komplexitat zwischenmenschlicher Bezie-
hungen, also immer auch eine Sensibilitat flir andere und ihre Verletzlichkeit.

Als generalisierte Haltung kann sich diese geistige Schamhaftigkeit auch auf einen selbst und
die eigene Existenz beziehen, also nicht nur im Umgang mit anderen wirksam werden. Sie
entsprache dann einem verstarkten Bewusstsein der eigenen Faktizitdt, wie sie von Sartre
beschrieben worden ist, und damit auch des Zum-Tode-Seins. Folglich hat der schuldlos zum
Tode verurteilte Protagonist in Franz Kafkas Prozess, als er am Ende "wie ein Hund" stirbt,
auch das Gefuhl, "als sollte die Scham ihn Gberleben".

Auch hier zeigt das Schamgefiihl wieder sein januskopfiges Gesicht. Als lbersteigertes Emp-
finden der eigenen Koérperlichkeit kann es zum einen pathologische Ziige annehmen. Die
Auswirkungen der Angst vor dem "Medusenblick" der anderen (Fenichel, zit. nach Wurmser
1981, S. 22), die einen auf die eigene Faktizitat zurlickwerfen, kénnen dabei von der Eryth-
rophobie, der krankhaften Angst vor dem Erréten, bis zu katatonie- und stupordhnlichen
Zustanden reichen. Das Gefiihl, sich in der Schamsituation fremd zu sein, kann sich dann zu
schizoiden Depersonalisierungserscheinungen steigern, wie sie von Wurmser (ebd., S. 20)
beschrieben werden.

Bleibt Schamhaftigkeit dagegen lediglich als eine Art Grundton in den Gedanken und Ge-
flihlsdauRerungen eines Menschen prasent, so schlagt sie sich in einer ahnlichen Unaufdring-
lichkeit nieder, wie sie flir den Bereich der Korperlichkeit als Anmut beschrieben wurde. Sie
ist dann eine Art Impfstoff gegen Selbstliberschatzung und Selbstbezogenheit und erleichtert
so den zwischenmenschlichen Umgang. Als geistiges Aquivalent zu der auf den Kérper bezo-
genen Anmut kdnnte man eine solche Haltung wohl am ehesten als Demut bezeichnen.

Literatur

Baer, Udo / Frick-Baer, Gabriele: Vom Schdmen und Beschamtwerden. Weinheim und Basel
2008: Beltz (Reihe Bibliothek der Gefiihle).

Bammel, Christina-Maria: "Unésthetisch ist im letzten Grunde immer auch unmoralisch ..."
Zur Relevanz der Scham im Theater und dramatischen Denken. In: Bauks/Meyer, S. 217 —
232.

Bauks, Michaela / Meyer, Martin F. (Hg.): Zur Kulturgeschichte der Scham. Archiv fiir Be-
griffsgeschichte, Sonderheft 9. Hamburg 2011: Meiner.

Duerr, Hans Peter: Der Mythos vom Zivilisationsprozess, Bd. 1: Nacktheit und Scham. Frank-
furt/Main 1988: Suhrkamp.

Eibl-Eibesfeldt, Irendus: Menschenforschung auf neuen Wegen. Die naturwissenschaftliche
Betrachtung kultureller Verhaltensweisen. Wien/Minchen/Zurich 1976: Molden.

Elias, Norbert: Uber den Prozess der Zivilisation (1939), Bd. 2. Frankfurt/Main 1976: Suhr-
kamp.

Hilgers, Micha: Scham. Gesichter eines Affekts. Gottingen 1996: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kafka, Franz: Der ProceR (1925), herausgegeben von Malcom Pasley. Frankfurt/Main 1990:
Fischer (Werke, Kritische Ausgabe, Bd., 6).

Lotter, Maria-Sibylla: Scham, Schuld und Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen
der Moral (darin v.a. Kap. IV: Scham, Demitigung und das Ideal der autonomen Person,
S. 89 — 122). Frankfurt/Main 2012: Suhrkamp.

Majer, René: Scham, Schuld und Anerkennung. Zur Fragwirdigkeit moralischer Gefiihle. Ber-
lin und Boston 2013: de Gruyter (Reihe Ideen und Argumente, Hg. Wilfried Hinsch und
Lutz Wingert).

Marks, Stephan: Scham — die tabuisierte Emotion. Diisseldorf 2007: Patmos.



Planckh, Marcus: Scham als Thema im Denken Friedrich Nietzsches. In: Nietzsche-Studien 27
(1998), H. 1, S. 214 - 237.

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdanomenologischen Ontologie
(frz. 1943). Reinbek 1962: Rowohlt.

Semin, Gin R.: Peinlich, peinlich! Aber warum eigentlich? In: Psychologie heute 8 (1981), H.
12,S.22 - 28.

Tiedemann, Jens L.: Die Scham, das Selbst und der Andere. Psychodynamik und Therapie von
Schamkonflikten. GieBen 2010: Psychosozial-Verlag.

Ders.: Scham. GieRen 2013: Psychosozial-Verlag (Reihe Analyse der Psyche und Psychothera-
pie, Bd. 7).

Wurmser, Léon: Das Problem der Scham. In: Jahrbuch der Psychoanalyse 13 (1981), S. 11 -
36.

Ders.: Die Maske der Scham (engl. 1981). Die Psychoanalyse von Schamaffekten und Scham-
konflikten. Berlin und Heidelberg 1990: Springer.

© Dieter Hoffmann



