Rother Baron:

Die Liebe, ein Abgrund
Uber die Paradoxie von Weihnachten
als "Fest der Liebe"

Das christliche Weihnachtsfest greift uralte Vorstellungen vom Licht, das
in der Dunkelheit keimt, auf. Als SchoB, der das Licht hervorbringt, ist die
Dunkelheit auch die Heimat Gottes. Dem tragen sowohl die mittelalterli-
che Mystik als auch neuere poetische Werke Rechnung. Dabei ergeben
sich Gberraschende Parallelen zwischen der Sehnsucht nach der absoluten
Liebe bei einer modernen Dichterin wie Ingeborg Bachmann und
mittelalterlichen Mystikerinnen.

© rotherbaron.com, liberarbeitete Fassung Dezember 2021



http://www.rotherbaron.com/
https://rotherbaron.com/

Inhalt

EINIQITUNG ... 4
Dynamische Wechselbeziehung zwischen Licht und
DUNKEINGIT. ... 5
Licht und Dunkelheit als Gegensatze im Christentum.......... 5
Zum Aufbau dieses ESSays......cuuiviiiiiiiiieiiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeen 6

Aspekte ambivalenter Nachtmetaphorik in der Dichtung ..... 7
Ambivalenz der Nacht ........ccccoovviiiiiiiiiiieeeee, 8
Geistige Verdunklung .........oevveiieiiiiiiiieccceeee e, 8
Moralische Verfinsterung............cocceeeeeeieeiiieiiiiciceeeee e, 9
Existenzielle EINSamMKeit ....cccoeeeeeeeeiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 10
INNEre EiNKENr . ..., 10
Gottliche Offenbarung .......ceeevveviieiiiieceeee e 11
Traum-wandelndes Denken .............uevveeviiiiiiiiiiiviiiiiiiiiiinns 11

Die Nacht als Heimat der Liebenden: Ingeborg Bachmanns

Horspiel Der gute Gott von Manhattan ............................... 13
Mittelalterliche Tagelieder: Die Vertreibung der Liebenden .... 14
Sehnsucht nach der absoluten Liebe.......cccccccevviiiiiiinnnnnnn. 14
Revolutionarer Charakter der absoluten Liebe.................. 15
Aufstand gegen die SChOpfuNg........oovvvvviiiieeeeiieeeeeeee, 16
Religiose Dimension der absoluten Liebe.........cccccccco....... 17

Die Liebe in der mittelalterlichen Brautmystik .................... 19

Das Hohelied Salomos als Bezugspunkt der Brautmystik... 20

2



Selbstnegierung als Voraussetzung der erfullten Liebe ..... 21

Die gottliche Dunkelheit in der spatmittelalterlichen

IMIYSTIK ...t 23
Korperliche und geistige Ekstase .......ccoeveeeeeeeieeiieeiieeeeeennn, 24
(CTo ) ad 1ol g T=l =TT o U 24
Gott als der "grundlose Abgrund aller lieblichen Dinge" ... 25
Unio mystica: mystische Einheit von Ich und Gott............. 25
Widerhall des mystischen Denkens in Rainer Maria Rilkes
Bild vom "dunklen Gott" .....cccooeeiiiiiieee, 26

Weihnachten als Feier "zu Niemandes Ehre"....................... 27
Nahe zwischen absoluter Liebe und Unio mystica............. 28

"Niemand" als Chiffre fiir Gott bei Ingeborg Bachmann.... 28

Negierende Beschworung Gottes in Paul Celans Gedicht

PSQIM ..ot 29
Die Abwesenheit Gottes als Voraussetzung seiner
ANWESENNEIL ...ceeviiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 30
Ein Weihnachtsgebet an "Niemand" ...........ccccceeeeee. 30
LIEEIATUL oottt e eeees 32
BildNACAWEISE .......cccevvvviiiieiiiiiiiiiicceee e 34



Einleitung




Dynamische Wechselbeziehung zwischen Licht und
Dunkelheit

ie viele andere christliche Feste auch, geht das

Weihnachtsfest auf dltere kulturelle Brauche zurtick.

Im Kern wurde dabei schlicht die Tatsache gefeiert,
dass die Dunkelheit ihre Herrschaft nicht weiter ausdehnen
kann und sukzessive von der Macht des Lichts zurlickgedrangt
wird. Der allmahlich wieder starker werdende Funke des Lichts
wurde dabei auch mit den wieder erwachenden
Pflanzenkeimen im Innern der Erde assoziiert.
Schon friih stellte man sich diese Vorgange auch in personali-
sierter Form vor. So erscheint etwa in zahlreichen Mythologien
das im Bauch der Erde heranwachsende neue Leben als
"gottliches Kind" (vgl. hierzu Jung/Kerényi 1941).
In dieser Vorstellungswelt sind Licht und Dunkelheit zwei eng
miteinander verflochtene Pole ein und desselben Geschehens:
Der "Funke" der zu neuem Leben erwachenden Vegetation ist
auf den dunklen "Scho8" der Erde angewiesen, um reifen und
gedeihen zu kénnen.

Licht und Dunkelheit als Gegensatze im Christentum

Indem die christliche Lehre die entsprechende Feier aus ihrem
konkreten, vegetativen Kontext gel6st hat, hat sie gleichzeitig
das Band zwischen Licht und Dunkelheit zerschnitten. Beide
stehen nun in absolutem Gegensatz zueinander: Das Licht —als
die ewige, gottliche Liebe — steht der irdischen, verganglichen
Nacht des menschlichen Daseins gegeniber. Ziel ist nicht die

5



Vereinigung von beiden, sondern die Erlésung von Letzterer
durch Ersteres.

Zum Aufbau dieses Essays

Mir geht es im Folgenden darum, diese Sichtweise in ihrer
Eindimensionalitat zu hinterfragen und die vielfaltigen Bezlige
zwischen den Vorstellungskomplexen "Gott", "Nacht" und
"Liebe" aufzuzeigen. Daflir werde ich zunachst unsere grund-
satzlich ambivalente Haltung gegenliber der Nacht anhand
einiger Gedichtbeispiele herausarbeiten. AnschlieRend gehe
ich naher auf Ingeborg Bachmanns Horspiel Der gute Gott von
Manhattan ein, an dem sich die assoziative Verschrankung von
"Nacht" und "Liebe" besonders gut veranschaulichen lasst.
Dies leitet Uber zu einer Betrachtung der engen Bezlige zwi-
schen Gott und dem Bildkomplex "Nacht/Dunkelheit" in der
spatmittelalterlichen Mystik. Am Ende wird die Frage stehen,
welche Rickschlisse sich hieraus fur unseren heutigen Umgang
mit dem Weihnachtsfest ziehen lassen.



Aspekte ambivalenter Nachtmetaphorik
in der Dichtung




Ambivalenz der Nacht

Unser Verhaltnis zur Nacht ist ambivalent. Wie vielschichtig die
Assoziationen sind, die mit der Nachtmetaphorik verknipft
sind, wird deutlich, wenn man Lyriksammlungen unter diesem
Gesichtspunkt durchforstet. Die Nacht kann hier ebenso nega-
tiv wie positiv konnotiert sein. Sie kann gleichermalen ein Bild
sein flr

e geistige Verdunklung

e moralische Verfinsterung

e existenzielle Einsamkeit

e innere Einkehr

e gottliche Offenbarung

e traum-wandelndes Denken.

Geistige Verdunklung

Mit negativem Vorzeichen versehen erscheint die Nacht etwa,
wenn sie als Gegenbild zum "Siecle des Lumieres", dem Zeit-
alter der Aufklarung, fungiert. In diesem Fall wird sie mit geis-
tiger "Dunkelheit", also Unwissen bzw. Unmiindigkeit, oder mit
geistiger "Umnachtung", also mit Wahnsinn resp. geistiger
Verblendung verknupft.

So spricht etwa Horst Lange in seinem Gedichtzyklus Nachts
vom "Mond, der die Seinen mit Wahnwitz entlohnt" und "sein
Licht / in den Abgrund" gielt.



Moralische Verfinsterung

Von hier aus ergibt sich auch eine Verbindung zu einer Meta-
phorik der Nacht, in der diese als Bild fir moralische Verdun-
kelung bzw. Blindheit erscheint: fir Kriminalitat, den Verlust
moralischer Malistabe oder die allgemeine Verkommenheit
des Menschen. Die Nacht ist dann die Zeit, in der "den Mor-
dern, den Rachern / zur Missetat ihre Kraft" erwdachst, in der
man "in unruhigen Traumen (...) / die Erde angstvoll nach Frie-
den und nach Erlésung" rufen hort (Horst Lange, s.o0.).

Die Nacht ist folgerichtig auch der angemessene Vorstellungs-
raum fir die dichterische Auseinandersetzung mit dem Krieg.
In Georg Heyms allegorischer Darstellung des Krieges ist es
dieser selbst, der "den Mond zerdriickt (...) in der schwarzen
Hand", der also das Licht der Vernunft vernichtet und so dem
"Schatten einer fremden Dunkelheit" zu unumschrankter
Macht verhilft (Der Krieg 1).

Ahnlich versinnbildlicht auch in Heyms Gedicht Die Ddmonen
der Stédte das Verschwinden des Mondes die Endgliltigkeit der
Verfinsterung — hier verstanden im Sinne einer Vollendung des
entfremdeten Lebens in den modernen Stadten:

"Einer steht auf. Dem weifsen Monde héngt

er eine schwarze Larve vor. Die Nacht,

die sich wie Blei vom finstern Himmel senkt,
driickt tief die Hduser in des Dunkels Schacht."



Existenzielle Einsamkeit

"Der Mond kehrt nie in Gottes Hand zuriick" — diesen Vers aus
Theodor Daublers Gedicht Geheimnis kdnnte man wie eine
Schlussfolgerung aus den von Heym entworfenen Unter-
gangsbildern lesen. Dariiber hinaus kommt darin jedoch auch
eine weitere Form der dichterischen Bezugnahme auf die Nacht
zum Ausdruck.

Dabei erscheint die Nacht als Projektionsflache fir die existen-
zielle Einsamkeit des Menschen, flr seine Verlorenheit ange-
sichts seines Zum-Tode-Seins und fur die Labyrinthhaftigkeit
seines Daseins. Hierauf verweist etwa eine Strophe aus dem
Gedicht Helle Nacht von Owlglass (d.i. Hans Erich Blaich):

"Die schwarzen Wiilder bangen
hinab ins nebelweifSe Land ...
Sind wir im Kreis gegangen

um eines Grabes Rand?"

Innere Einkehr

Auf der anderen Seite kann die Nacht aber genau umgekehrt
auch fur das Zu-sich-selbst-Finden des halt- und orientie-
rungslosen Einzelnen stehen, fir innere Einkehr und Harmonie.
So beschreibt Joseph von Eichendorff die Nacht als "stilles
Meer", in deren "linde[m] Wellenschlagen" die Seele zu ihrem
Gleichgewicht zurlickfindet (Die Nachtblume). Hier "schweigt
der Menschen laute Lust", wahrend "die Erde wie in Traumen"
"rauscht" (Eichendorff, Der Abend), hier weicht die "unselige

10



Geschaftigkeit" vor dem "himmlischen Anflug der Nacht"
zurlick (Novalis, Hymnen an die Nacht: 10f.), hier tritt die Nacht
dem Menschen "himmel6ffnend" "aus alten Geschichten"
entgegen (ebd.: 12 f.).

Gottliche Offenbarung

Die Wortschopfung "himmel6ffnend" kann hier sowohl konkret
— im Sinne eines sich zu den Tiefen des Universums hin
offnenden Blicks — als auch im Ubertragenen Sinn verstanden
werden.In letzterem Fall verweist der Begriff auf die Nacht als
Offenbarungsraum fur die gottliche Harmonie, wie sie sich in
Visionen und Traumen manifestieren kann.

Diese konnen freilich auch unabhangig von religiosen Konno-
tationen sein und sich schlicht auf eine Transzendenz im Sinne
eines Uberschreitens der von der Vernunft gesetzten Grenzen
beziehen, im Sinne einer Offnung des Geistes fiir Formen eines
intuitiveren, bildhaften Denkens.

So besingt etwa Novalis in seinen Hymnen an die Nacht (22 f.)
diese als "der Offenbarungen machtiger Schoos", in den die
Gotter zurlickgekehrt seien, "um in neuen herrlichern Gestal-
ten auszugehn Uber die veranderte Welt".

Traum-wandelndes Denken

Die Nacht erscheint hier als Ort, an dem "die allverwandelnde,
allverschwisternde Himmelsgenossin, die Fantasie", Zuflucht
findet vor der Herrschaft, die "die diirre Zahl und das strenge
MaaR" tber die Welt austiben. Diese binden dabei zugleich die

11



Natur "mit eiserner Kette", so dass diese dazu verdammt ist,
"einsam und leblos" dazustehen.

In einer Umkehrung der urspriinglichen Metaphorik ist damit
das "Licht" der Aufklarung hier negativ konnotiert und wird in
seiner Einseitigkeit fir ein erstarrtes Denken verantwortlich
gemacht, das durch "nachtgeborene"” Traume und Visionen zu
neuem Leben erweckt werden muss.

Das traumwandlerische Ertasten einer anderen Wirklichkeit soll
dabei idealerweise auch einen Wandel in der sozialen Realitat
herbeifihren. Die vordergriindig rein religiose Bildlichkeit
erhalt damit einen konkreten Bezugspunkt im Alltag.

12



Die Nacht als Heimat der Liebenden:
Ingeborg Bachmanns Horspiel
Der gute Gott von Manhattan

13



Mittelalterliche Tagelieder: Die Vertreibung der Liebenden

ufgrund ihrer Eigenart, die In-Dividualitat, die Un-
iteilbarkeit des Ichs, aufzuheben und damit dessen
Vereinigung mit einem anderen Ich zu erleichtern, ist
die Nacht auch die natiirliche Heimat der Liebenden. Hiervon
zeugen u.a. — aus der umgekehrten Perspektive — die mit-
telalterlichen Tagelieder, in denen jeweils bei Tagesanbruch die
Vertreibung aus der Nacht, als dem angestammten Reich der
Liebenden, beklagt wird.

Sehnsucht nach der absoluten Liebe

Auf der "Nachtseite der Welt" wird die Liebe auch in Ingeborg
Bachmanns Horspiel Der gute Gott von Manhattan verortet (GG
242). Im Mittelpunkt stehen hier zwei Liebende, die sich zufallig
in Manhattan — das indianische "Mana Hata" wird zuweilen als
"himmlische Erde" Ubersetzt — begegnen und vorilibergehend
zusammen in ein Hotel ziehen.

Die Intensivierung ihrer Liebesbeziehung wird durch einen
Aufstieg in immer hohere Stockwerke des Hotels versinnbild-
licht. Gleichzeitig wird das Erreichen der hochsten Etage, die
groBtmogliche Anndaherung an den Himmel, jedoch ausdriick-
lich als "Einzug in die Nacht selbst" charakterisiert (238).

Der Liebe eignet in dem Horspiel folglich dieselbe Ambivalenz,
wie sie oben fir die Nachtmetaphorik beschrieben wurde. Dies
liegt vor allem daran, dass es hier nicht um eine Liebes-
beziehung im Sinne eines harmlosen Abenteuers geht. Viel-
mehr ertraumen sich die Liebenden das, "was noch niemals

14



war: kein Ende" (241), "eine Revolte gegen das Ende der Liebe
in jedem Augenblick und bis zum Ende" (240).

Ihnen geht es also nicht um eine Liebe, die sich mit der Zeit
abschwacht und sich so in den Alltag einfligt, sondern um eine
absolute Liebe, eine Liebe, die sich an die Stelle des Alltags setzt
und diesen nach ihren eigenen WertmaRstaben neu entwirft.

Revolutiondrer Charakter der absoluten Liebe

Eine solche Liebe stellt die soziale Realitat naturgemaR radikal
in Frage. Durch die Distanz, die sie zum alltaglichen Leben ge-
winnt, sieht sie dieses mit anderen Augen. Im Horspiel wird dies
mit dem Himmel der Liebe assoziiert, aus dem die beiden
Protagonisten auf die Welt herabblicken:

"Eine Miniaturausgabe des Alltags ist belustigend. Aus ei-
niger Entfernung betrachtet, schrumpft der gesunde
Menschenverstand ein und sieht einem Gran Stumpfsinn
zum Verzweifeln éhnlich" (GG 227).

Vor diesem Hintergrund ist auch der Antagonist zu sehen, der
die Liebenden in dem Horspiel fiir die Radikalitat ihrer Liebe
kritisiert und dieser ein Ende setzen will.

Hierbei handelt es sich um den die soziale Wirklichkeit in ihrem
So-Sein beschitzenden "guten Gott", der sich in einer Pa-
rallelhandlung vor einem Richter flir seinen Anschlag auf die
Liebenden verantworten muss. Fur ihn ist die Liebe — so "un-
verninftig", wie sie von den beiden Protagonisten gelebt wird
(216) —"verderblicher als jedes Verbrechen, als alle Ketzereien"

15



(242), die wie die Liebenden "alles zersetzen und die Welt in
Frage stellen" (246).

Als etwas, durch das "die Spielregeln auller Kraft gesetzt wer-
den" (215), steht die absolute Liebe fir ihn in einer Reihe mit
dem Tun von Bankraubern und Verschworern, an die ihn das
Lacheln der Liebenden erinnert. Der perfekte Zeitpunkt fiir das
Erwachen der Liebe ist folglich die "Mitternacht" — genau die
Zeit also, zu der auch die Gespenster, als das verdrangte Andere
der Kultur, erwachen (ebd.).

Aufstand gegen die Schépfung

Die absolute Liebe impliziert indessen nicht nur einen Angriff
auf die soziale Ordnung. Sie revoltiert vielmehr auch gegen die
biologischen GesetzmaRigkeiten und damit letztlich gegen die
Ordnung des Seins respektive der Schopfung selbst, die dem
individuellen Leben nur eine begrenzte Dauer zugesteht. Da sie
hieran nichts andern kann, bleibt ihr, will sie dennoch
Uberdauern, nichts anderes Ubrig, als die ihr gesetzten Grenzen
in sich aufzunehmen und sie so zu liberschreiten.

In Der gute Gott von Manhattan entspricht dem eine Lobprei-
sung des Korpers der Geliebten, durch die dieser nicht, wie
sonst ublich, symbolisch tiberh6ht, sondern gerade in seinen
leiblich-verganglichen Aspekten verklart wird:

"Ich méchte einmal sehen, was jetzt ist, abends, wenn dein
Korper illuminiert ist und warm und aufgeregt und ein Fest
begehen mochte. (...) Alle Schichten blofigelegt. Die
Decken feinen Fleisches, weifSe seidige Hdute, die deine

16



Gelenke umhdillen (...) Das Ohr an dich legen, weil es nie
still ist in dir und eine auf- und absinkende Windwoge in
deiner Lunge gibt, das Gerdusch von einem Kolben, der
niederfdllt in deiner Herzkammer, einen déngstlichen Laut,
wenn du schluckst, und Geisterknacken in deinen Gliedern"
(GG 239).

Konsequenterweise geht diese Beschworung der konkreten
Korperlichkeit in eine makabre Ausdehnung der Liebe auf den
verwesenden und verfallenden Kérper der Geliebten lber:

"Und darum will ich dein Skelett noch als Skelett umarmen
und diese Kette um dein Gebein klirren héren am
Nimmermehrtag. Und dein verwestes Herz und die Hand-
voll Staub, die du spdter sein wirst, in meinen zerfallenen
Mund nehmen und ersticken daran. Und das Nichts, das du
sein wirst, durchwalten mit meiner Nichtigkeit (...) und auf
den Grund dieses Abgrundes kommen, in den ich stiirze mit
dir" (GG 240).

Religiose Dimension der absoluten Liebe

Eine sich absolut setzende Liebe, die den Anspruch erhebt, in
sich selbst das Leid der Welt zu Gberwinden, erhalt zwangs-
laufig eine religiose Dimension. Dies wird in dem Horspiel auch
selbst angedeutet, indem die Trauer lUber die Unmdglichkeit
einer ewigen Liebe mit der Trauer Uber den "Tod" Gottes as-
soziiert wird:

17



"Wer hat geschrien, dass Gott tot ist? Oder gestiirzt in die
Donnerhallen! Oder dass es ihn nicht gibt. Ist da nicht zu
wenig geklagt in der wenigen Zeit?" (ebd.)

18



Die Liebe in der
mittelalterlichen Brautmystik

19



Das Hohelied Salomos als Bezugspunkt der Brautmystik

)/ erade in dem Absolutheitsanspruch, mit der die irdi-
Jsche Liebe sich in Bachmanns Horspiel gegen die ihr
auferlegte Verganglichkeit zu behaupten versucht,
offenbart sich damit ein transzendentaler Impuls.
Dies tritt besonders deutlich zu Tage, wenn man die Worte des
Liebenden in Bachmanns Hoérspiel dem Hohen Lied Konig
Salomos gegeniberstellt:

"Wie schén sind deine Schritte in den Sandalen, du Edel-
geborene. Deiner Hiiften Rund ist wie Geschmeide, gefer-
tigt von Kiinstlerhand. (...) Dein Leib ist ein Weizenhiigel,
mit Lilien umstellt. (...) Dein Hals ist ein Turm aus Elfenbein.
(...) Wie eine Palme ist dein Wuchs; deine Briiste sind wie
Trauben. (..) Trauben am Weinstock seien mir deine
Briiste, Apfelduft sei der Duft deines Atems, dein Mund
kdstlicher Wein, der glatt in mich eingeht, der Lippen und
Zdéhne mir netzt" (HId 7, 2 — 10).

Das Hohelied war der zentrale Bezugspunkt der mittelalterli-
chen Brautmystik, die den Bibeltext im Sinne eines Zwie-
gesprachs zwischen der menschlichen Seele und dem himmli-
schen Brautigam deutete. Dies bot Mdnchen und Nonnen die
Gelegenheit, ihre erotischen Bediirfnissen in eine geistig-reli-
giose, sozial akzeptierte Dimension zu Ubertragen.

Bei Neudichtungen im Stil des biblischen Vorbilds erhielt — vor
allem wenn das liebende Ich weiblich war —die geistig gemeinte
Erotik jedoch oft wieder eine korperliche Farbung, da die

20



entsprechenden Worte dann "nicht bei jedem Hoérer oder Leser
sogleich den Automatismus der Erinnerung an gelehrte
Kommentare" in Gang setzten (Stérmer-Caysa 1998: 143).

Selbstnegierung als Voraussetzung der erfiillten Liebe

Dies gilt etwa flr einen Text Mechthilds von Magdeburg, in dem
der himmlische Brautigam mit den Worten angebetet wird:

"Ja, Herr, liebe mich so, dass es weh tut. (...) Denn je nédher
deine Liebe dem Schmerz kommt, um so reiner werde ich"
(zit. nach ebd.).

Die religios gemeinte, aber korperlich wirkende Liebe der Mys-
tikerin trifft sich demnach hier mit der kérperlich gemeinten,
aber religios wirkenden Liebe, wie sie in Ingeborg Bachmanns
Horspiel beschworen wird. Wie Mechthild von Magdeburg sich
eine Liebe wiinscht, die "weh tut", entwerfen auch Bachmanns
Protagonisten eine Liebe, bei der die Liebenden sich
flreinander "aufreiBen" bzw. einander "foltern" (GG 239/241).
Der paradox klingende Wunsch, der geliebten Person um der
Liebe willen Schmerz zuzufiigen bzw. sich diesen von ihr zufii-
gen zu lassen, weist auf strukturelle Gemeinsamkeiten zwi-
schen den religiés und den korperlich Liebenden hin: Beide
konnen ihr Ziel — die dauerhafte Vereinigung mit dem Gegen-
stand ihrer Liebe — nicht oder nur im Tod erreichen.

Daraus folgt, dass der Schmerz ein konstitutives Element ihrer
Liebe ist, die sich gerade im Augenblick ihrer groRten Intensitat
ihrer Verganglichkeit bewusst wird. Verwirklichen kann sich die

21



absolute Liebe damit nur in der Form ihrer eigenen Negation,
also in der Bejahung des Schmerzes Uber ihre eigene
Unmoglichkeit.

22



Die gottliche Dunkelheit in der
spatmittelalterlichen Mystik

23



Korperliche und geistige Ekstase

7 rfahren werden kann die Wirklichkeit der absoluten
Liebe nur momentweise im Medium der Hingabe.
Adh\\icse manifestiert sich korperlich in der religidsen
oder sexuellen Ekstase und geistig in einer uneingeschrankten,
voraussetzungslosen Offenheit fiir das andere Sein.
"Voraussetzungslos" bedeutet dabei, dass ich das andere Sein
nicht durch bestimmte Bilder, die ich mir von ihm mache, in
seiner Eigenart einschranke und es so daran hindere, in seiner
Andersartigkeit auf mich einzuwirken.

Gottliche Leere

In diesem "leeren Zustand" einer "bloRen Bildlosigkeit" (Ruus-
broec, zit. nach Huizinga 1919: 319) sah auch die spatmittelal-
terliche Mystik die Grundvoraussetzung fiir ein Sich-Offnen der
Seele fur Gott. Nur durch "das Vergessen aller Dinge und ihrer
Bilder" konnte das Ideal einer Vereinigung mit Gott zumindest
angestrebt — wenn auch nie vollstandig erreicht — werden. In
den Worten von Meister Eckhart:

"Gott bedarf keines Bildes und hat auch kein Bild: Gott
wirkt in der Seele ohne alles Mittel, Bild oder Gleichnis, ja,
tief in dem Grunde, wo nie ein Bild hinkam als er selbst mit
seinem eigenen Wesen" (Meister Eckhart: 19 — 21).

Ahnlich sieht auch Jan van Ruusbroec das Ziel des geistigen
Strebens im Erkennen des "Nichtwissen[s]". Dieses sei dadurch

24



zu erlangen, dass wir "allen Namen, die wir Gott geben oder
den Kreaturen, absterben und verscheiden in eine ewige
Namenlosigkeit, darin wir uns verlieren" (zit. nach Huizinga
1919: 318). Diese Namenlosigkeit charakterisiert Ruusbroec
auch als "weiselose unbekannte Dunkelheit" (zit. nach ebd.:
319).

Gott als der "grundlose Abgrund aller lieblichen Dinge"

Die metaphorische Beschreibung von Gottes Unergriindlichkeit
— dem "grundlosen Abgrund aller lieblichen Dinge" (Heinrich
Seuse, zit. nach ebd.: 316) — als seiner "Dunkelheit" findet sich
auch bei den meisten anderen spatmittelalterlichen Mystikern.
So assoziiert etwa Dionysius der Kartauser die "Unnahbarkeit
und Unbegreiflichkeit" Gottes mit seiner "Finsternis". Sobald
der Mensch in diese "Finsternis eingegangen ist, erléschen bald
alle Namen und alles Erkennen ganz" (zit. nach ebd.: 319).

Unio mystica: mystische Einheit von Ich und Gott

Der Ziel dieser — mitunter an buddhistische Meditationsprakti-
ken erinnernden — kontemplativen Ubungen ist die Unio mys-
tica, die mystische Erfahrung der Einheit von Ich und Gott. So
heiRt es bei Johannes Tauler:

"Damit versinkt der gelduterte, verklirte Geist in die gott-
liche Finsternis, in ein Stillschweigen und ein unbegreifli-
ches und unaussprechliches Einswerden; und in diesem
Versinken wird alles Gleich und Ungleich verloren, und in

25



diesem Abgrund verliert der Geist sich selbst und weif
nichts von Gott noch von sich selbst noch von Nichts etwas;
denn er ist versunken in Gottes Einsheit und hat verloren
alles Unterscheiden" (zit. nach ebd.: 317).

Widerhall des mystischen Denkens in Rainer Maria Rilkes Bild
vom "dunklen Gott"

Einen spaten Widerhall fand dieses mystische Denken im Werk
Rainer Maria Rilkes. Auch Rilkes Gott, den der Dichter von
einem russischen Monch anbeten lasst, "dunkelt hinter seinen
Welten", er "fllichtet sich von allem Dargestellten, / das in der
Zeit sich seine Farben fand" (Rilke 1899: 478).

Analog hierzu bedauert auch der Monch in Rilkes Stundenbuch
im Zwiegesprach mit seinem Gott:

"Wir bauen Bilder vor dir auf wie Wdnde, / so dass schon
tausend Mauern um dich stehn" (Rilke 1905: 10).

Diese Wande aufzubrechen, die Farben und Bilder, die den Weg
zu Gott versperren, zu Uberwinden, ist das Ziel der mon-
chischen Meditation. Folglich spricht das lyrische Ich auch von
"meines Wesens Dunkelstunden, / in welchen meine Sinne sich
vertiefen" (ebd.). Die Vereinigung mit Gott erscheint als
Rickkehr in die "Dunkelheit, aus der ich stamme" (ebd.: 14) —
weshalb der Mdnch seinen Glauben an Gott hier auch in die
Worte kleidet: "Ich glaube an Nachte" (ebd.: 15).

26



Weihnachten als Feier
"zu Niemandes Ehre"

27



Ndhe zwischen absoluter Liebe und Unio mystica

ie die absolute Liebe, ist auch die Erfahrung eines

Gottes, der diese reprasentiert, auf der Nachtseite

des Lebens verortet. Beides ist nur in Kategorien der
Negation denkbar. Es ist etwas, dessen Wirklichkeit ich in
seltenen Augenblicken erahnen, das ich mir aber nicht vor-
stellen kann bzw. das sich mir entzieht, sobald ich versuche, es
in das Korsett einer klar umrissenen Vorstellung zu pressen.
Damit trifft sich hier die Annaherung an Gott mit der Erfahrung
einer unbedingten Liebe. Beides wird folglich gleichermalen
mit dem Versinken in einem "Abgrund" verglichen (vgl.
Bachmann, GG 240; Seuse und Tauler in Huizinga: 316 f.; s.0.).

"Niemand" als Chiffre fiir Gott bei Ingeborg Bachmann

In Ingeborg Bachmanns Horspiel Der gute Gott von Manhattan
wird diese paradoxe bejahende Verneinung des Angestrebten
dadurch zum Ausdruck gebracht, dass die Feier der Liebe "zu
niemandes Ehren" geschieht (GG 238). Dem entspricht die
leitmotivische Betonung des Geheimnisses der Liebe Uber die
Formel "Sag es niemand" (vgl. u.a. GG 248).

"Niemand" ist hier offenbar in der urspriinglichen Wortbedeu-
tung von "nicht ein Mann/Mensch" zu verstehen. Durch eine
geringfligige Verschiebung des Akzents (nicht ein Mensch —
sondern Gott) wird so der Bezug zum Gottlichen angedeutet.

28



Negierende Beschworung Gottes in Paul Celans Gedicht Psalm

Eine derartige gleichzeitige Beschwoérung und Negierung des
Ersehnten findet sich auch in Paul Celans 1961 entstandenem
Gedicht Psalm. Auch hier wird Gott in der Weise der Negation
angebetet:

"Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.
Niemand.

Gelobt seist du, Niemand.
Dir zulieb wollen

wir bliihn.

Dir

entgegen.”

Die Doppeldeutigkeit von "niemand" dient in diesem Fall dazu,
die rettungslose Verlorenheit des Menschen mit der nach dem
Grauen des Zweiten Weltkriegs an sich undenkbaren Hoffnung
auf Erlosung in einem paradoxen Bild zusammenzufassen. Be-
glaubigt wird dies durch die Biographie Celans — eines deutsch-
judischen Dichters aus der Bukowina, dessen Eltern dem
nationalsozialistischen Massenmord an den Juden zum Opfer
gefallen sind.

So wird auch auf der lebensgeschichtlichen Ebene deutlich,
dass die Paradoxie einer gleichzeitigen An- und Abwesenheit
Gottes in der Welt nicht nur im geistig-philosophischen Sinn zu
verstehen ist, sondern auch eine soziohistorische Dimension

29



besitzt. In einer Welt der Volkermorde kann Gott nur als "deus
absconditus", als abwesender Gott, gedacht werden.

Die Abwesenheit Gottes als Voraussetzung seiner
Anwesenheit

Deus absconditus ... Jemand, der die gezielte Bombardierung
von Krankenhausern im Krieg miterlebt hat und die Mitleidslo-
sigkeit, mit der verzweifelten Fliichtlingen das Tor zum Schloss
der Reichen vor der Nase zugeschlagen wird, wird wohl zu der
Ansicht neigen, dass Gott in dieser Welt nie abwesender war als
heute.

Ein Blick in die Menschheitsgeschichte, die sich im Wesentli-
chen als eine Aneinanderreihung von Kriegen und als sukzes-
sive Perfektionierung der Gewaltanwendung gegeneinander
darstellt, zeigt jedoch: Gott kann darin nie anwesend gewesen
sein.

Ein Weihnachtsgebet an "Niemand"

Dass wir uns Gottes Anwesenheit nur in der Form seiner Ab-
wesenheit vorstellen kénnen, liegt eben nicht an einer be-
stimmten historischen Konstellation, sondern hat seine Ursa-
che in der Kainsnatur des Menschen selbst. Dem sollten wir
auch in unseren Weihnachtsgebeten Rechnung tragen:

Niemand wird unsere Gebete erhéren.
Niemand wird in unserer Gemeinschaft anwesend sein.
Und vor allem:

30



Niemand wird lebendig werden, wenn wir seinen Tod

betrauern.

31



Literatur

Bachmann, Ingeborg: Der gute Gott von Manhattan (GG, 1958);

hier zit. nach Dies.: Gedichte, Erzahlungen, Horspiel, Essays,
S. 191 — 251. Minchen und Zirich 1995: Piper. Link bezieht
sich auf eine Hérspielaufnahme aus dem Jahr 1958.

Celan: Paul: Psalm (entstanden 1961, Erstdruck 1962); aus: Die
Niemandsrose (1963); hier zit. nach Ders.: Gedichte. Kom-
mentierte Gesamtausgabe, herausgegeben und kommen-
tiert von Barbara Wiedemann, S. 132 f. Frankfurt/Main
2005: Suhrkamp.

Daubler, Theodor: Geheimnis; aus: Der sternenhelle Weg (2.,
erw. Aufl. 1919); hier zit. nach Ders.: Dichtungen und
Schriften, herausgegeben von Friedhelm Kemp. Minchen
1956: Kosel.

Eichendorff, Joseph von: Der Abend (1826) / Die Nachtblume
(1834); aus: Gedichte von Joseph Freiherr von Eichendorff
(1837); hier zit. nach Ders.: Sdmtliche Gedichte und Vers-
epen. Text und Kommentar, hg. von Hartwig Schulz.
Frankfurt/Main 2006: Deutscher Klassiker-Verlag im Suhr-
kamp-Taschenbuch.

Heym, Georg: Die Ddmonen der Stadt / Stadte; aus: Der ewige

Tag (1911); hier zit. nach Ders.: Dichtungen, Auswahl und
Nachwort von Walter Schmahling, S. 6 f. Stuttgart 1964:
Reclam.

Ders.: Der Krieg |; aus: Umbra vitae. Nachgelassene Gedichte
(1912); hier zit. nach ebd., S. 11 - 13.

Huizinga, Johan: Herbst des Mittelalters (nld. 1919, Ausgabe
letzter Hand 1941, dt. zuerst 1923). Stuttgart 1975: Kroner.

32



https://archive.org/details/dergutegottvonmanhattan-ingeborgbachmann1958
https://gedichte.xbib.de/D%E4ubler_gedicht_Geheimnis.htm
https://gedichte.xbib.de/Eichendorff_gedicht_Der+Abend.htm
https://gedichte.xbib.de/Eichendorff_gedicht_Die+Nachtblume.htm
https://www.projekt-gutenberg.org/heym/gedichte/chap006.html
https://www.projekt-gutenberg.org/heym/gedichte/chap013.html
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/huizinga1924

Jung, Carl Gustav / Kerényi, Karl: Einfihrung in das Wesen der
Mythologie. Das gottliche Kind. Das gottliche Madchen
(1941). Zirich rev. Aufl. 1951: Rhein-Verlag.

Lange, Horst: Nachts; aus: Nachtgesang (1928); hier zit. nach
Ders.: Gedichte aus zwanzig Jahren. Miinchen 1948: Piper.

Meister Eckhart: Mystische Schriften: Aus dem Mittelhoch-
deutschen Ubertragen und mit einem Nachwort versehen
von Gustav Landauer. Frankfurt/Main 1991: Insel.

Owlglass (d.i. Hans Erich Blaich): Helle Nacht (Erstdruck 1920 im
Simplicissimus); hier zit. nach Ders.: Und ewig rollt das Rad
der Zeit. Gesammelte Gedichte. Mit einem Nachwort
herausgegeben von Oskar Jancke. Minchen 1948: Nym-
phenburger Verlagsbuchhandlung.

Novalis (d.i. Friedrich von Hardenberg): Hymnen an die Nacht
(1800); hier zit. nach Ders.: Hymnen an die Nacht; Heinrich

von Ofterdingen, S. 7 — 36. Nachwort, Zeittafel, Erlauterun-
gen und bibliographische Hinweise von Helmut Pfoten-
hauer. Minchen 1978: Goldmann (zuerst Stuttgart 1960:
Kohlhammer).

Rilke, Rainer Maria: Das Stunden-Buch (entstanden 1899, 1901
und 1903, Erstdruck 1905). In: Ders.: Werke in sechs Banden,
hg. vom Rilke-Archiv, in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke
besorgt durch Ernst Zinn, Bd. I/1, S. 5 — 122. Einleitung von
Beda Allemann. Frankfurt/Main 1980 (zuerst 1955): Insel.

Ders.: Ehrwirdiger Vater und Metropolit .. (1899). In:
Asadowski, Konstantin (Hg.): Rilke und Russland. Briefe,
Erinnerungen, Gedichte, S. 476 — 482. Frankfurt/Main 1986:
Insel.

33


https://www.aphorismen.de/suche?f_autor=11108_Dr.+Owlglass+(Eulenspiegel)
https://www.projekt-gutenberg.org/novalis/hymnen/hymne1.html
https://www.projekt-gutenberg.org/rilke/stun-neu/stun-neu.html
https://rotherbaron.files.wordpress.com/2017/02/geschichte-des-russlandbildes-in-der-deutschen-literatur-in-einzeldarstellungen.pdf

Stoérmer-Caysa, Uta: Entriickte Welten. Einfihrung in die mit-

telalterliche Mystik. Leipzig 1998: Reclam.

Bildnachweise

Cover: ESO / VISTA / J. Emerson: Standbild aus dem 3D-Film

S
S

v

Verborgenes Universum mit dem Helixnebel im infraroten
Wellenlangenbereich; eso.org, 1. Juli 2013.

. 4: Gerd Altmann: Weltall (Pixabay)

. 7: lwan Aiwasowski (1817 — 1900): Mondnacht in Theodosia
/ Feodossija (Krim), 1852; Wikimedia commons

. 12: Thomas Budach: Nebula 10 (Pixabay)

. 13: Anja (Cocoparisienne): Liebespaar vor Sternenhimmel (Pi-
xabay)

. 18: Thomas Budach: Kosmos (Pixabay)

. 19: Marc Chagall (1887 — 1985): Kampf Jakobs mit dem Engel;
Musée national message bibligue Marc Chagall in Nizza;
fotografiert von Rokus Cornelis (Wikimedia commons)

. 22: Thomas Budach: Weltall (Pixabay)

. 23: ESO /J. Emerson / VISTA: VISTA-Infrarotaufnahme des
Orionnebels; eso.org, 10. Februar 2010

. 27: Pexels: Nachthimmel (Pixabay)

31: Gerd Altmann: Silhouette einer Person vor dem

Universum (Pixabay)

34



