
Das Liebstö ckel-Mysterium 
Osterbotschaft von Bruder Norabus 

 

 

 

 

Die Wiederkehr des immer Gleichen bleibt auch dann wunderbar, wenn wir 

sie bis ins kleinste Detail erklären können. Uns aber spart das Wunder der 

ewigen Wiederkehr aus: Wir sind rettungslos vergänglich. Oder können auch 

wir mit unserem Eintagsfliegenleben am Wiederauferstehungswunder teil-

haben? 

 

© rotherbaron, überarbeitete Fassung April 2023 

  

https://rotherbaron.com/


2 

 

Inhaltsverzeichnis 
 

Die scheinbare Banalität des Wunderbaren ................................. 3 

Die Wiederauferstehung und das Schwarze Loch ......................... 3 

Die Verzweiflung der Eisschleckenden ......................................... 5 

Die "Krankheit zum Tode": Diagnose, Verlauf, Heilmittel ............. 6 

Sprung in den Glauben oder meditatives Mitschwingen? ............ 8 

Wiederauferstehungslotto ........................................................... 9 

Talkshow-Gast Jesus................................................................... 10 

Bildnachweise                               13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cover-Bild: Enoch Wood Perry Junior (1831 – 1915): Der einsame Mönch 

(Wikimedia commons) 

  



3 

 

Die scheinbare Banalität des Wunderbaren 
 

Die Pflanze, die mir unter 

all den Kräutern in unse-

rem Klostergarten am 

meisten ans Herz gewach-

sen ist, ist der Liebstöckel. 

Jedes Jahr sehe ich stau-

nend zu, wie sich erst 

seine roten Knopfaugen 

aus der Erde bohren, sich 

dann seine zarten Gefiederärmchen in den Himmel strecken und 

er schließlich, wie von unsichtbaren Händen gezogen, den Sternen 

entgegenwächst. 

Auch wenn mein Abt mir sicher einen missbilligenden Blick zu-

werfen würde, könnte er jetzt mitlesen, muss ich doch bekennen: 

Der Liebstöckel ist für mich ein Bild für das Mysterium der Wie-

dergeburt.  

Ich weiß zwar, dass man seine alljährliche Wiederauferstehung als 

Resultat des Zusammenwirkens von Bodentemperatur, Bo-

denbeschaffenheit, Lichtverhältnissen und biochemischer Struk-

tur der Pflanze erklären kann. Dennoch bleibt die Tatsache, dass 

es diese genau aufeinander abgestimmte Komposition von 

Wirkmechanismen gibt, für mich etwas Wunderbares. 

 

Die Wiederauferstehung und das Schwarze Loch 
 

Hinzu kommt, dass das Mysterium der Wiederauferstehung bzw. 

der Wiedergeburt sich ja nicht nur auf einen bestimmten Zyklus 

der Einzelexistenz bezieht. Vielmehr gilt es auch und gerade über 



4 

 

deren Tod hinaus. Wenn mein Liebstöckel – dem noch ein langes 

Leben beschieden sein möge! – dereinst den Weg alles Pflanzli-

chen gehen sollte, werden seine Wurzeln noch Nahrung sein für 

neues Leben. In Wahrheit wird sein Tod daher nur eine Ver-

wandlung sein, der Übergang zu einer Wiedergeburt als Teil eines 

anderen Lebens. 

Dieses Prinzip gilt nicht nur für so unbedeutende Existenzen wie 

Bruder Norabus und seinen Liebstöckel. Es handelt sich dabei 

vielmehr um ein Bewegungsgesetz des Lebendigen, das im ge-

samten Kosmos wirksam ist. Wenn die Erde dereinst auseinan-

derbrechen wird, wird das für das Leben darauf eine Katastrophe 

sein – im kosmischen Maßstab ist es jedoch nur ein Räuspern, und 

der dabei freigesetzte Partikelstrom wird nahtlos in anderen 

Formen von Leben aufgehen. 

Wenn unsere Sonne sich in 

einer für uns unvorstellbar 

fernen Zukunft zu einem "Ro-

ten Riesen" ausdehnt und 

schließlich als "Weißer Zwerg" 

in sich zusammenfällt, wird 

auch ihre Materie rasch vom 

All aufgesogen werden. Und 

nachdem unsere gesamte Milchstraße in dem Schwarzen Loch in 

ihrem Zentrum versunken sein wird, wird dieses Schwarze Loch 

sich einen Jahrmillionen währenden Augenblick später mit dem 

Schwarzen Loch der Nachbargalaxie vermählen, das neue, noch 

viel massereichere Schwarze Loch wird wieder mit anderen 

Schwarzen Löchern verschmelzen – und dieser Prozess wird so 

lange andauern, bis schließlich irgendwann, in einer Zeit nach aller 



5 

 

Zeit, nur noch ein einziges Schwarzes Loch übrig sein wird, aus dem 

dann ein neues Universum entspringen wird. 

 

Die Verzweiflung der Eisschleckenden 
 

Wer jetzt vielleicht gerade 

Eis schleckend in der Früh-

lingssonne sitzt, könnte sich 

an dieser Stelle natürlich 

fragen: Was nützt mir das 

denn? Ein Schwarzes Loch 

ist für einen Menschen 

doch nur wie der alles 

verschlingende Strudel in Edgar Allan Poes Grusel-Geschichte über 

den Maelström – es ist für ihn ganz egal, ob daraus am Ende etwas 

Neues entsteht. Ein Sturz in so einen Strudel dürfte für uns – 

geschweige denn für das Eis, das wir gerade schlecken – kaum heil 

zu überstehen sein. 

Richtig ist: Das Gesetz von der Unzerstörbarkeit der Materie und 

der ewigen Wiedergeburt bezieht sich nur auf den Stoff, aus dem 

das Leben gemacht ist. Die einzelne Existenz ist dagegen nur eine 

vorübergehende Erscheinung, die ebenso vergänglich ist wie der 

Lichtreflex, den die Frühlingssonne in einem ganz bestimmten 

Augenblick an eine Blattspitze meines Liebstöckels zaubert. 

Das lässt mich an Sören Kierkegaard denken – mit dessen Gedan-

ken ich mich immer tröste, wenn der Schatten des Zweifels oder 

gar der Verzweiflung auf meine Seele fällt. Denn die Erkenntnis der 

wesensmäßigen Vergänglichkeit alles Existierenden war für den 

dänischen Philosophen der eigentliche Grund und Kern der 



6 

 

Verzweiflung. In Anlehnung an die biblische Parabel von der Wie-

derauferstehung des Lazarus charakterisierte er diese existenzielle 

Verzweiflung als "Krankheit zum Tode". 

"Menschlich gesprochen" ist nach Kier-

kegaard in der Tat "der Tod das Letzte 

von allem, und menschlich gesprochen 

ist nur Hoffnung da, solange Leben da 

ist" (Kierkegaard 1849: 11). Am Beispiel 

von Lazarus, dessen Krankheit eben 

"nicht zum Tode war" (ebd.), erläutert 

Kierkegaard jedoch, dass im christlichen 

Sinne die eigentliche "Krankheit zum 

Tode" nicht der Tod selbst sei, sondern die Verabsolutierung der 

menschlichen Perspektive. 

Diese münde in einen Zustand, in welchem der Tod die Gedanken- 

und Gefühlswelt des Menschen beherrsche und ihn so in 

existenzielle Verzweiflung stürze. Der einzige Ausweg aus dieser 

scheinbar hoffnungslosen Lage besteht laut Kierkegaard darin, 

dass der Mensch sich bewusst in der "Macht", der er seine Existenz 

verdankt, "gründet" (ebd.: 14). 

 

Die "Krankheit zum Tode": Diagnose, Verlauf, Heilmittel 
 

Kierkegaard sah den Menschen als eine "Synthese von Unend-

lichkeit und Endlichkeit, von Zeitlichem und Ewigem, von Freiheit 

und Notwendigkeit" an (ebd.: 13). Als eine solche Synthese ver-

halte der Mensch sich zum einen "zu sich selbst" (ebd.), gleichzei-

tig jedoch, eben indem er sich zu sich selbst verhalte, zu einem 



7 

 

anderen – nämlich "zu dem (…), welches das ganze Verhältnis 

gesetzt hat" (ebd.: 13 f.). 

Dies bedeutet, dass der Mensch "nicht durch sich selbst dazu 

kommen kann, in Gleichgewicht und Ruhe zu sein" (ebd.: 14). 

Vielmehr ist er hierfür auf das Verhältnis zu dem Teil seines Selbst 

angewiesen, in dem seine Existenz wurzelt. 

Die "Krankheit zum Tode" entsteht nach dieser Sichtweise durch 

ein Missverhältnis in dem Verhältnis, das der Mensch ist, also 

dadurch, dass dieser ohne Bezug zum "Absoluten" zu sich selbst zu 

finden versucht (vgl. Kierkegaard 1843a: 771; 1843b: 51). Dies 

führt, wie Kierkegaard in Der Begriff Angst erläutert, zu einer Art 

geistigem Schwindelgefühl. Dieses entsteht dadurch, dass die 

Freiheit "hinabschaut in ihre eigene Möglichkeit und da die End-

lichkeit ergreift, um sich daran zu halten. In diesem Schwindel sinkt 

die Freiheit ohnmächtig um" (Kierkegaard 1844: 57), da die 

Endlichkeit ihr ihre Grenzen aufzeigt, anstatt ihr zu ihrer Selbst-

entfaltung zu verhelfen. 

Das Resultat hiervon kann die Verzweiflung im oben beschriebe-

nen Sinne sein. Der existenzielle Schwindel kann aber auch zur 

Einsicht in die Notwendigkeit führen, sich der Verwurzelung in der 

"Macht", die den Menschen als die Synthese, die er ist, "gesetzt" 

hat, bewusst zu werden (s.o.). – als Voraussetzung dafür, zu sich 

selbst zu finden und seinen Seelenfrieden zu erlangen. 

Diese Einsicht ist jedoch nach Kierkegaard nicht auf dem Wege 

rationaler Überlegung zu erlangen, da das Ewige sich als solches 

den Gesetzen der Logik wesensmäßig entziehe (vgl. Kierkegaard 

1846: 208 ff.).Vielmehr sei der so verstandene Glaube nur durch 

einen "Sprung", einen plötzlichen, intuitiven Bekehrungsakt, zu 

erreichen (vgl. Kierkegaard 1844: 57). 



8 

 

Die Wiederauferstehung des La-

zarus ist, so verstanden, geistiger 

Art. Sie beruht auf der Er-

kenntnis, dass ein Mensch, der 

sich seiner Geborgenheit im 

Ewigen bewusst ist, auf sie ver-

traut und aus ihr heraus lebt, 

nicht verloren ist. Auch wenn er 

im rein physischen Sinn an einer "Krankheit zum Tode" leidet und 

sein ganzes körperliches Dasein "zum Tode" ist, so bleibt sein im 

Ewigen wurzelnder Geist doch unzerstörbar. 

 

Sprung in den Glauben oder meditatives Mitschwingen? 
 

Vielleicht ließen sich Kierkegaards Gedankengänge auch auf einen 

allgemeineren Kontext übertragen. Statt vom "Selbst" müsste 

dann etwa von der "Weltseele" (im Sinne Schellings) oder vom 

hinduistischen "Brahman" gesprochen werden. Den Vorgang, 

durch den man sich hierzu in Beziehung setzt, könnte man dann 

allerdings kaum als "Sprung in den Glauben" bezeichnen. 

Es würde sich dann eher um eine Form von Meditation handeln, 

die einem dazu verhilft, in einen harmonischen Gleichklang mit 

dem Ganzen des Seins zu kommen. Dies kann sowohl den einzel-

nen Meditierenden selbst zu innerer Harmonie verhelfen als auch 

dazu beitragen, dass deren Beziehung zur Natur "harmonischer" 

wird, also stärker von der Achtung vor dem Lebendigen und sei-

nem Zusammenwirken mit anderem Lebendigen bestimmt ist. 

Die christliche Illusion einer möglichen Aufhebung der absoluten 

Grenze, die der Tod für das einzelne Leben darstellt, kann sich so 



9 

 

jedoch nicht einstellen. Die in der Meditation empfundene Ent-

grenzung des Ichs ist hier nur ein Gleichnis, das nichts an dem 

tatsächlichen Zum-Tode-Sein des Subjekts ändert. 

Ebenso stellt sich das Bewegungsprinzip des Seins, wie es in der 

Meditation erfahren werden kann, in diesem Fall nicht als inten-

tional handelnde Kraft dar, sondern schlicht als Resultat einer 

physikalischen Gesetzmäßigkeit. Diese erscheint uns dabei freilich 

nicht weniger "numinos", weil das menschliche Vorstellungs-

vermögen weder das eine noch das andere zu fassen vermag. 

 

Wiederauferstehungslotto 

 

Hinzu kommt aber noch ein weiterer Punkt – nämlich die banale 

Tatsache, dass der Mensch nun einmal kein Liebstöckel ist. Dies 

hat den Vorteil, das rasante Wachstum nicht jedes Jahr mit einem 

ebenso rasanten Verfall bezahlen zu müssen – gleichzeitig jedoch 

den Nachteil, nicht durch den schlichten Wandel der Jahreszeiten 

Jahr für Jahr die Chance auf eine Wiederauferstehung, einen 

neuen Anlauf ins Leben geschenkt zu bekommen. 

Zwar kennen wir alle auch für das einzelne menschliche Dasein 

Wiederauferstehungserfahrungen: die schwere körperliche Krise 

etwa, die auf wundersame Weise überwunden wird, die geistige 

Krise, die durch die Entdeckung neuer Sinnhorizonte eine uner-

wartet positive Wendung nimmt, oder auch die finanzielle Krise, 

die durch einen Lottogewinn oder die eigene Einstufung als "sys-

temrelevant" mit einem Federstrich beendet wird. 

Das heißt: Die Wiederauferstehung innerhalb eines Daseins ist 

möglich – es gibt jedoch keine Gesetzmäßigkeit für sie. Die kör-

perliche Krise kann auch im Tod münden, die geistige Krise in 



10 

 

Wahnsinn oder Verzweiflung, die finanzielle Krise im persönlichen 

Ruin. 

Zu beachten ist ferner, dass es bei zahlreichen existenziellen Krisen 

nicht oder nicht in erster Linie auf unsere eigene physische 

und/oder psychische Widerstandskraft ankommt. In vielen Fällen 

– wie etwa bei Flucht und Vertreibung, Obdachlosigkeit oder so-

zialer Isolation – sind wir für unsere "Wiederauferstehung" viel-

mehr auf die Hilfe anderer angewiesen. 

 

Talkshow-Gast Jesus 
 

Dies erinnert mich an einen Traum, den ich kürzlich hatte. Er ist 

mir etwas peinlich – aber wir sind hier ja gewissermaßen "unter 

uns", also will ich trotzdem davon erzählen. Nur bitte: Kein Wort 

darüber zu meinem Abt, sonst bekomme ich eine Extra-Beichte 

aufgebrummt!  

In meinem Traum sah ich mich mitten 

in der Nacht in meiner Mönchszelle 

liegen, ich wälzte mich von einer Seite 

auf die andere, ich konnte einfach 

nicht einschlafen. Also tat ich schließ-

lich etwas, das ich sonst nie tue: Ich 

schlich mich in unseren Gemein-

schaftsraum, schaltete den Fernseher 

ein und zappte mich durch die Pro-

gramme. Am Ende blieb ich bei einem 

Programm hängen, in dem gerade eine 

Talkshow übertragen wurde. Thema: Möglichkeit und Wirklichkeit 

des Menschen. Special Guest: Jesus. 



11 

 

Gerade wollte der Moderator von seinem Gast wissen, wie so 

etwas Unvollkommenes wie der Mensch habe entstehen können. 

Jesus versuchte bei seiner Antwort nicht lange herumzulavieren. 

Auch redete er nicht von einem "höheren Wesen", einer himmli-

schen "Macht" oder einem ominösen "Selbst", sondern schlicht 

von "Gott". Schließlich war dieser ja auch sein Vater – das erleich-

terte es ihm naturgemäß, an seine Existenz zu glauben. 

"Sehen Sie", sagte er, sich entspannt zurücklehnend, die Finger 

gegeneinander gespreizt, "man sagt immer: Gott würfelt nicht. 

Aber jeden von uns reizt es doch irgendwann einmal, etwas zu tun, 

das niemand von ihm erwartet – noch nicht einmal er selbst. 

Außerdem wollte mein Vater wissen, wie stark die Eigendynamik 

der Wiedergeburtslogik ist, die er seiner Schöpfung zugrunde 

gelegt hatte – ob sie sich also auch ohne sein Zutun durchsetzen 

würde. Deshalb erschuf er Wesen, denen er die völlige Freiheit 

ließ, für die Schöpfung insgesamt und für ihresgleichen die Wie-

derauferstehung oder die Hölle zu bedeuten." 

"Und?" drängte der Talkmaster seinen Stargast. "War Ihr Herr 

Vater zufrieden mit dem Experiment?" 

Jesus lächelte vielsagend. "Schauen Sie mich doch an", forderte er 

seinen Gesprächspartner auf. "Was glauben Sie wohl, warum mein 

Vater mich in die Welt entsandt hat?" 

  



12 

 

Nachweis Kierkegaard-Zitate: 

 

Kierkegaard, Sören: Entweder – Oder (1843a), unter Mitwirkung 

von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kierkegaard-Ge-

sellschaft herausgegeben von Hermann Diem und Walter Rest. 

München 1975: dtv (textidentisch mit der 1960 bei Jakob 

Hegner in Köln erschienenen Ausgabe). 

Ders.: Furcht und Zittern (1843b). In: Ders.: Werke in fünf Bänden, 

herausgegeben von Liselotte Richter, Bd. III. Reinbek 1961: 

Rowohlt. 

Ders.: Der Begriff Angst (1844). In: Ebd., Bd. I (1960). 

Ders.: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den 

Philosophischen Brosamen (1846, dt. 1910). In: Ders.: Philoso-

phische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, unter 

Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kier-

kegaard-Gesellschaft herausgegeben von Hermann Diem und 

Walter Rest, S. 131 – 844. München 1976: dtv (textidentisch mit 

der 1959 bei Jakob Hegner in Köln erschienenen Ausgabe). 

Ders.: Die Krankheit zum Tode (1849). In: Ders.: Werke in fünf 

Bänden, herausgegeben von Liselotte Richter, Bd. IV. Reinbek 

1962: Rowohlt. 

 

Zum Liebstöckel im Klostergarten und seinem phänomenalen 

Wachstum gibt es auch ein kleines Filmchen. 

  

https://www.youtube.com/watch?v=k3ug1kHDSuA


13 

 

Bildnachweise 

 

Cover-Bild: Enoch Wood Perry Junior (1831 – 1915): Der einsame 

Mönch (Wikimedia commons) 

S. 3: Iva Balk: Liebstöckel (Pixabay) 

S. 4: Gerd Altmann: Schwarzes Loch (Pixabay) 

S. 5: Alexander Antropov: Wurmloch (Pixabay) 

S. 6: Niels Christian Kierkegaard (1806-1882): Porträt von Sören 

Kierkegaard (um 1840) 

S. 8: Maurice Denis (1870 – 1943): Die Auferstehung des Lazarus 

(1919) 

S. 10: Odilon Redon (1840 – 1916): Le Christ du silence (Der Chris-

tus der Stille); Paris, Musée des Beaux-Arts (Wikimedia 

commons) 

 


