Das Liebstockel-Mysterium

Osterbotschaft von Bruder Norabus

Die Wiederkehr des immer Gleichen bleibt auch dann wunderbar, wenn wir
sie bis ins kleinste Detail erklaren kénnen. Uns aber spart das Wunder der
ewigen Wiederkehr aus: Wir sind rettungslos verganglich. Oder kdnnen auch
wir mit unserem Eintagsfliegenleben am Wiederauferstehungswunder teil-

haben?

© rotherbaron, liberarbeitete Fassung April 2023


https://rotherbaron.com/

Inhaltsverzeichnis

Die scheinbare Banalitat des Wunderbaren ........ccccccvvvvvviinnnnnnnn. 3
Die Wiederauferstehung und das Schwarze Loch..........cccc........... 3
Die Verzweiflung der Eisschleckenden ........ccccooovvvvvieeiiiiiiiineennnnne. 5
Die "Krankheit zum Tode": Diagnose, Verlauf, Heilmittel............. 6
Sprung in den Glauben oder meditatives Mitschwingen? ............ 8
Wiederauferstehungslotto ..........uvueieeeiiiiiiiiicceee e, 9
TalkshOW-Gast JESUS......cccvvviiiiiiiiiiiiiiiciceeeeeeeeeeeee e 10
Bildnachweise 13

Cover-Bild: Enoch Wood Perry Junior (1831 — 1915): Der einsame Médnch
(Wikimedia commons)



Die scheinbare Banalitat des Wunderbaren

Die Pflanze, die mir unter
all den Krautern in unse-
rem Klostergarten am
meisten ans Herz gewach-
sen ist, ist der Liebstockel.
Jedes Jahr sehe ich stau-
nend zu, wie sich erst
seine roten Knopfaugen

aus der Erde bohren, sich

dann seine zarten Gefiederarmchen in den Himmel strecken und
er schlieRlich, wie von unsichtbaren Handen gezogen, den Sternen
entgegenwachst.

Auch wenn mein Abt mir sicher einen missbilligenden Blick zu-
werfen wiirde, konnte er jetzt mitlesen, muss ich doch bekennen:
Der Liebstockel ist flir mich ein Bild fir das Mysterium der Wie-
dergeburt.

Ich weil® zwar, dass man seine alljahrliche Wiederauferstehung als
Resultat des Zusammenwirkens von Bodentemperatur, Bo-
denbeschaffenheit, Lichtverhéltnissen und biochemischer Struk-
tur der Pflanze erklaren kann. Dennoch bleibt die Tatsache, dass
es diese genau aufeinander abgestimmte Komposition von
Wirkmechanismen gibt, fliir mich etwas Wunderbares.

Die Wiederauferstehung und das Schwarze Loch

Hinzu kommt, dass das Mysterium der Wiederauferstehung bzw.
der Wiedergeburt sich ja nicht nur auf einen bestimmten Zyklus

der Einzelexistenz bezieht. Vielmehr gilt es auch und gerade Uber
3



deren Tod hinaus. Wenn mein Liebstockel — dem noch ein langes
Leben beschieden sein moge! — dereinst den Weg alles Pflanzli-
chen gehen sollte, werden seine Wurzeln noch Nahrung sein fir
neues Leben. In Wahrheit wird sein Tod daher nur eine Ver-
wandlung sein, der Ubergang zu einer Wiedergeburt als Teil eines
anderen Lebens.

Dieses Prinzip gilt nicht nur fiir so unbedeutende Existenzen wie
Bruder Norabus und seinen Liebstdckel. Es handelt sich dabei
vielmehr um ein Bewegungsgesetz des Lebendigen, das im ge-
samten Kosmos wirksam ist. Wenn die Erde dereinst auseinan-
derbrechen wird, wird das flir das Leben darauf eine Katastrophe
sein —im kosmischen Mal3stab ist es jedoch nur ein Rauspern, und
der dabei freigesetzte Partikelstrom wird nahtlos in anderen
Formen von Leben aufgehen.

Wenn unsere Sonne sich in
einer flr uns unvorstellbar
fernen Zukunft zu einem "Ro-
ten Riesen" ausdehnt und
schlieBlich als "WeilRer Zwerg"
in sich zusammenfallt, wird

auch ihre Materie rasch vom
All aufgesogen werden. Und
nachdem unsere gesamte Milchstralie in dem Schwarzen Loch in
ihrem Zentrum versunken sein wird, wird dieses Schwarze Loch
sich einen Jahrmillionen wahrenden Augenblick spater mit dem
Schwarzen Loch der Nachbargalaxie vermahlen, das neue, noch
viel massereichere Schwarze Loch wird wieder mit anderen
Schwarzen Lochern verschmelzen — und dieser Prozess wird so
lange andauern, bis schliefSlich irgendwann, in einer Zeit nach aller

4



Zeit, nur noch ein einziges Schwarzes Loch Ubrig sein wird, aus dem
dann ein neues Universum entspringen wird.

Die Verzweiflung der Eisschleckenden

Wer jetzt vielleicht gerade
Eis schleckend in der Friih-
lingssonne sitzt, kdnnte sich
an dieser Stelle natirlich
fragen: Was nuitzt mir das
denn? Ein Schwarzes Loch
ist fir einen Menschen

doch nur wie der alles
verschlingende Strudel in Edgar Allan Poes Grusel-Geschichte tiber
den Maelstrom — es ist flr ihn ganz egal, ob daraus am Ende etwas
Neues entsteht. Ein Sturz in so einen Strudel dirfte fir uns —
geschweige denn fir das Eis, das wir gerade schlecken —kaum heil
zu Uberstehen sein.

Richtig ist: Das Gesetz von der Unzerstorbarkeit der Materie und
der ewigen Wiedergeburt bezieht sich nur auf den Stoff, aus dem
das Leben gemacht ist. Die einzelne Existenz ist dagegen nur eine
vorubergehende Erscheinung, die ebenso verganglich ist wie der
Lichtreflex, den die Frihlingssonne in einem ganz bestimmten
Augenblick an eine Blattspitze meines Liebstockels zaubert.

Das lasst mich an Soren Kierkegaard denken — mit dessen Gedan-
ken ich mich immer troste, wenn der Schatten des Zweifels oder
gar der Verzweiflung auf meine Seele fillt. Denn die Erkenntnis der
wesensmaldigen Verganglichkeit alles Existierenden war fir den
danischen Philosophen der eigentliche Grund und Kern der



Verzweiflung. In Anlehnung an die biblische Parabel von der Wie-
derauferstehung des Lazarus charakterisierte er diese existenzielle
Verzweiflung als "Krankheit zum Tode".

"Menschlich gesprochen" ist nach Kier-
kegaard in der Tat "der Tod das Letzte
von allem, und menschlich gesprochen
ist nur Hoffnung da, solange Leben da
ist" (Kierkegaard 1849: 11). Am Beispiel
von Lazarus, dessen Krankheit eben
"nicht zum Tode war" (ebd.), erldutert
Kierkegaard jedoch, dass im christlichen

Sinne die eigentliche "Krankheit zum
Tode" nicht der Tod selbst sei, sondern die Verabsolutierung der
menschlichen Perspektive.

Diese minde in einen Zustand, in welchem der Tod die Gedanken-
und Gefihlswelt des Menschen beherrsche und ihn so in
existenzielle Verzweiflung stiirze. Der einzige Ausweg aus dieser
scheinbar hoffnungslosen Lage besteht laut Kierkegaard darin,
dass der Mensch sich bewusst in der "Macht", der er seine Existenz
verdankt, "griindet" (ebd.: 14).

Die "Krankheit zum Tode": Diagnose, Verlauf, Heilmittel

Kierkegaard sah den Menschen als eine "Synthese von Unend-
lichkeit und Endlichkeit, von Zeitlichem und Ewigem, von Freiheit
und Notwendigkeit" an (ebd.: 13). Als eine solche Synthese ver-
halte der Mensch sich zum einen "zu sich selbst" (ebd.), gleichzei-
tig jedoch, eben indem er sich zu sich selbst verhalte, zu einem



anderen — namlich "zu dem (...), welches das ganze Verhaltnis
gesetzt hat" (ebd.: 13 f.).

Dies bedeutet, dass der Mensch "nicht durch sich selbst dazu
kommen kann, in Gleichgewicht und Ruhe zu sein" (ebd.: 14).
Vielmehr ist er hierfur auf das Verhaltnis zu dem Teil seines Selbst
angewiesen, in dem seine Existenz wurzelt.

Die "Krankheit zum Tode" entsteht nach dieser Sichtweise durch
ein Missverhaltnis in dem Verhaltnis, das der Mensch ist, also
dadurch, dass dieser ohne Bezug zum "Absoluten" zu sich selbst zu
finden versucht (vgl. Kierkegaard 1843a: 771; 1843b: 51). Dies
fuhrt, wie Kierkegaard in Der Begriff Angst erlautert, zu einer Art
geistigem Schwindelgeflihl. Dieses entsteht dadurch, dass die
Freiheit "hinabschaut in ihre eigene Moglichkeit und da die End-
lichkeit ergreift, um sich daran zu halten. In diesem Schwindel sinkt
die Freiheit ohnmachtig um" (Kierkegaard 1844: 57), da die
Endlichkeit ihr ihre Grenzen aufzeigt, anstatt ihr zu ihrer Selbst-
entfaltung zu verhelfen.

Das Resultat hiervon kann die Verzweiflung im oben beschriebe-
nen Sinne sein. Der existenzielle Schwindel kann aber auch zur
Einsicht in die Notwendigkeit fliihren, sich der Verwurzelung in der
"Macht", die den Menschen als die Synthese, die er ist, "gesetzt"
hat, bewusst zu werden (s.0.). — als Voraussetzung dafiir, zu sich
selbst zu finden und seinen Seelenfrieden zu erlangen.

Diese Einsicht ist jedoch nach Kierkegaard nicht auf dem Wege
rationaler Uberlegung zu erlangen, da das Ewige sich als solches
den Gesetzen der Logik wesensmalig entziehe (vgl. Kierkegaard
1846: 208 ff.).Vielmehr sei der so verstandene Glaube nur durch
einen "Sprung", einen plotzlichen, intuitiven Bekehrungsakt, zu

erreichen (vgl. Kierkegaard 1844:57).
7



Die Wiederauferstehung des La-
zarus ist, so verstanden, geistiger
Art. Sie beruht auf der Er-
kenntnis, dass ein Mensch, der
sich seiner Geborgenheit im
Ewigen bewusst ist, auf sie ver-
traut und aus ihr heraus lebt,

nicht verloren ist. Auch wenn er
im rein physischen Sinn an einer "Krankheit zum Tode" leidet und
sein ganzes korperliches Dasein "zum Tode" ist, so bleibt sein im
Ewigen wurzelnder Geist doch unzerstorbar.

Sprung in den Glauben oder meditatives Mitschwingen?

Vielleicht liefSen sich Kierkegaards Gedankengange auch auf einen
allgemeineren Kontext (bertragen. Statt vom "Selbst" miusste
dann etwa von der "Weltseele" (im Sinne Schellings) oder vom
hinduistischen "Brahman" gesprochen werden. Den Vorgang,
durch den man sich hierzu in Beziehung setzt, konnte man dann
allerdings kaum als "Sprung in den Glauben" bezeichnen.

Es wiirde sich dann eher um eine Form von Meditation handeln,
die einem dazu verhilft, in einen harmonischen Gleichklang mit
dem Ganzen des Seins zu kommen. Dies kann sowohl den einzel-
nen Meditierenden selbst zu innerer Harmonie verhelfen als auch
dazu beitragen, dass deren Beziehung zur Natur "harmonischer"
wird, also starker von der Achtung vor dem Lebendigen und sei-
nem Zusammenwirken mit anderem Lebendigen bestimmt ist.

Die christliche lllusion einer moglichen Aufhebung der absoluten
Grenze, die der Tod fiir das einzelne Leben darstellt, kann sich so



jedoch nicht einstellen. Die in der Meditation empfundene Ent-
grenzung des Ichs ist hier nur ein Gleichnis, das nichts an dem
tatsachlichen Zum-Tode-Sein des Subjekts andert.

Ebenso stellt sich das Bewegungsprinzip des Seins, wie es in der
Meditation erfahren werden kann, in diesem Fall nicht als inten-
tional handelnde Kraft dar, sondern schlicht als Resultat einer
physikalischen GesetzmaRigkeit. Diese erscheint uns dabei freilich
nicht weniger "numinos"”, weil das menschliche Vorstellungs-
vermogen weder das eine noch das andere zu fassen vermag.

Wiederauferstehungslotto

Hinzu kommt aber noch ein weiterer Punkt — namlich die banale
Tatsache, dass der Mensch nun einmal kein Liebstockel ist. Dies
hat den Vorteil, das rasante Wachstum nicht jedes Jahr mit einem
ebenso rasanten Verfall bezahlen zu missen — gleichzeitig jedoch
den Nachteil, nicht durch den schlichten Wandel der Jahreszeiten
Jahr flr Jahr die Chance auf eine Wiederauferstehung, einen
neuen Anlauf ins Leben geschenkt zu bekommen.

Zwar kennen wir alle auch fiir das einzelne menschliche Dasein
Wiederauferstehungserfahrungen: die schwere korperliche Krise
etwa, die auf wundersame Weise l(iberwunden wird, die geistige
Krise, die durch die Entdeckung neuer Sinnhorizonte eine uner-
wartet positive Wendung nimmt, oder auch die finanzielle Krise,
die durch einen Lottogewinn oder die eigene Einstufung als "sys-
temrelevant” mit einem Federstrich beendet wird.

Das heil3t: Die Wiederauferstehung innerhalb eines Daseins ist
moglich — es gibt jedoch keine GesetzmaRigkeit flir sie. Die kor-
perliche Krise kann auch im Tod minden, die geistige Krise in

9



Wahnsinn oder Verzweiflung, die finanzielle Krise im personlichen
Ruin.

Zu beachten ist ferner, dass es bei zahlreichen existenziellen Krisen
nicht oder nicht in erster Linie auf unsere eigene physische
und/oder psychische Widerstandskraft ankommt. In vielen Féllen
— wie etwa bei Flucht und Vertreibung, Obdachlosigkeit oder so-
zialer Isolation — sind wir fiir unsere "Wiederauferstehung" viel-
mehr auf die Hilfe anderer angewiesen.

Talkshow-Gast Jesus

Dies erinnert mich an einen Traum, den ich kirzlich hatte. Er ist
mir etwas peinlich — aber wir sind hier ja gewissermalien "unter
uns", also will ich trotzdem davon erzdhlen. Nur bitte: Kein Wort
darliiber zu meinem Abt, sonst bekomme ich eine Extra-Beichte

aufgebrummt!

In meinem Traum sah ich mich mitten
in der Nacht in meiner Modnchszelle
liegen, ich walzte mich von einer Seite
auf die andere, ich konnte einfach
nicht einschlafen. Also tat ich schlieR-
lich etwas, das ich sonst nie tue: Ich
schlich mich in unseren Gemein-
schaftsraum, schaltete den Fernseher
ein und zappte mich durch die Pro-
gramme. Am Ende blieb ich bei einem

Programm hangen, in dem gerade eine
Talkshow Uibertragen wurde. Thema: Maoglichkeit und Wirklichkeit
des Menschen. Special Guest: Jesus.

10



Gerade wollte der Moderator von seinem Gast wissen, wie so
etwas Unvollkommenes wie der Mensch habe entstehen kénnen.
Jesus versuchte bei seiner Antwort nicht lange herumzulavieren.
Auch redete er nicht von einem "hoheren Wesen", einer himmli-
schen "Macht" oder einem ominosen "Selbst", sondern schlicht
von "Gott". SchlieRRlich war dieser ja auch sein Vater — das erleich-
terte es ihm naturgemals, an seine Existenz zu glauben.

"Sehen Sie", sagte er, sich entspannt zurticklehnend, die Finger
gegeneinander gespreizt, "man sagt immer: Gott wirfelt nicht.
Aber jeden von uns reizt es doch irgendwann einmal, etwas zu tun,
das niemand von ihm erwartet — noch nicht einmal er selbst.
AuRerdem wollte mein Vater wissen, wie stark die Eigendynamik
der Wiedergeburtslogik ist, die er seiner Schopfung zugrunde
gelegt hatte — ob sie sich also auch ohne sein Zutun durchsetzen
wirde. Deshalb erschuf er Wesen, denen er die vollige Freiheit
liels, fur die Schopfung insgesamt und fir ihresgleichen die Wie-
derauferstehung oder die Holle zu bedeuten."

"Und?" drangte der Talkmaster seinen Stargast. "War |hr Herr
Vater zufrieden mit dem Experiment?"

Jesus lachelte vielsagend. "Schauen Sie mich doch an", forderte er
seinen Gesprachspartner auf. "Was glauben Sie wohl, warum mein
Vater mich in die Welt entsandt hat?"

11



Nachweis Kierkegaard-Zitate:

Kierkegaard, Soren: Entweder — Oder (1843a), unter Mitwirkung
von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kierkegaard-Ge-
sellschaft herausgegeben von Hermann Diem und Walter Rest.
Minchen 1975: dtv (textidentisch mit der 1960 bei Jakob
Hegner in Koln erschienenen Ausgabe).

Ders.: Furcht und Zittern (1843b). In: Ders.: Werke in finf Banden,
herausgegeben von Liselotte Richter, Bd. Ill. Reinbek 1961:
Rowohlt.

Ders.: Der Begriff Angst (1844). In: Ebd., Bd. 1 (1960).

Ders.: Abschliefende unwissenschaftliche Nachschrift zu den
Philosophischen Brosamen (1846, dt. 1910). In: Ders.: Philoso-
phische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, unter
Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kier-
kegaard-Gesellschaft herausgegeben von Hermann Diem und
Walter Rest, S. 131 —844. Miinchen 1976: dtv (textidentisch mit
der 1959 bei Jakob Hegner in Koln erschienenen Ausgabe).

Ders.: Die Krankheit zum Tode (1849). In: Ders.: Werke in flnf
Banden, herausgegeben von Liselotte Richter, Bd. IV. Reinbek
1962: Rowohlt.

Zum Liebstdckel im Klostergarten und seinem phdnomenalen
Wachstum gibt es auch ein kleines Filmchen.

12


https://www.youtube.com/watch?v=k3ug1kHDSuA

Bildnachweise

Cover-Bild: Enoch Wood Perry Junior (1831 — 1915): Der einsame
Monch (Wikimedia commons)

S. 3: Ilva Balk: Liebstockel (Pixabay)

S. 4: Gerd Altmann: Schwarzes Loch (Pixabay)

S. 5: Alexander Antropov: Wurmloch (Pixabay)

S. 6: Niels Christian Kierkegaard (1806-1882): Portrat von Soren
Kierkegaard (um 1840)

S. 8: Maurice Denis (1870 — 1943): Die Auferstehung des Lazarus
(1919)

S. 10: Odilon Redon (1840 — 1916): Le Christ du silence (Der Chris-
tus der Stille); Paris, Musée des Beaux-Arts (Wikimedia
commons)

13



