Rother Baron:

Todessehnsucht und Totungsauftrag
Uber einige Besonderheiten des Tétens im Krieg

Die Teilnahme an einem Krieg kann einem aufgezwungen werden, um das
eigene Land gegen einen Aggressor zu verteidigen. Sie kann jedoch auch die
unbeabsichtigte Konsequenz unbewusster Triebkrafte sein, die den Einzel-
nen gegen seinen Willen zu einem Instrument fir die kriegerischen Plane
anderer machen.

© rotherbaron.com, liberarbeitete Fassung Juli 2024



http://www.rotherbaron.com/

Inhalt

Konkrete und mediale Realitat des Krieges .......ccccccevvvveviieeeeennnnnn. 3
Warum téten Menschen andere Menschen?.........ccccceeeeeeeeeennnnn. 3
TOtUNESMOTIVE IM KF@E eevvniiiiiiiiee e 5
Anonymisierung der Tétungszusammenhange im Krieg............... 6
Die Bedeutung des Kollektivs .........ccuuueeiiieiiiiiiiiiiiieeeeeeceeeeeee, 7
Virtualisierung des Kri@ges .......cuuueeeeieviiiiieeeeiiiiee e eevreeeeeens 8
Kriegerisches NirWana......ccceeeveviieeeeeeiiieeeeeeeeeeeeeevee e e e eeaans 9
Das Ertrinken des Ichs in der Masse ........ccccccvvveviieiiiiiiiiieieeeeenennn. 10
Manipulierbarkeit des Ichs in der Masse........cccccevvvvieeeeeeeeeeennn, 11
Wesensmallige Inhumanitat des Krieges.......ccceeeeeeeeeeeiveevnnnnnnnnn. 12

Cover-Bild: Albert Anker (1831 — 1910): Verwundeter Soldat (1870er Jahre);
Ziirich, Schweizerisches Institut fiir Kunstwissenschaft (Wikimedia commons)

Informationen iiber den Autor finden sich auf seinem Blog
(rotherbaron.com) und auf Wikipedia.



https://rotherbaron.com/

Konkrete und mediale Realitat des Krieges

Niemand wird bestreiten, dass im Krieg getotet wird. Die verbale
Berichterstattung Uber das Kriegsgeschehen scheint davon je-
doch nichts zu wissen. Da ist von "Vormarsch" und "Belagerung",
von "vorrickenden Truppen" und "in Bedrangnis geratenen Ein-
heiten", von "Offensive" und "Defensive" die Rede, als ginge es
nicht um die Realitat des Krieges, das Toten und Getotetwerden,
sondern um den sportlichen Wettstreit zweier Mannschaften.

Natdlrlich ist es so, dass die Sprache der Kriegsberichterstattung
zuerst da war und spater in die Sportreportagen eingeflossen ist.
Das andert aber nichts daran, dass die begrifflichen Analogien zu
einer Verharmlosung des tatsachlichen Kriegsgeschehens beitra-
gen.

Die Bilder vom Krieg sprechen zwar eine andere Sprache. Auch
sie unterliegen jedoch einer sowohl militarischen als auch sozia-
len und medialen Zensur und zeigen zudem in der Regel nur das
Ergebnis der kriegerischen Totungsakte, nicht aber diese selbst.
Gerade aus der Tabuisierung der unmittelbaren Tétungsdarstel-
lung resultiert ja die Emporung Uber Videos, die dieses Tabu ge-
zielt durchbrechen — etwa wenn Terrororganisationen die Hin-
richtung ihrer Opfer medial zelebrieren.

Warum toten Menschen andere Menschen?

So wirkt der Krieg auch in den veroffentlichten Bildern lediglich
wie ein zwar brutaler, aber doch anonymer, von den konkreten
Tatern losgeloster Ausbruch von Gewalt. Seine eigentliche Me-
chanik — das, was ihn ermdoglicht und in Gang halt, das ganz kon-

3



krete Toten anderer — bleibt hier wie in der verbalen Berichter-
stattung im Dunkeln.

Wenn man Uber die Ermoéglichungsbedingungen des Krieges re-
den mochte, ist es daher notwendig, zunachst nach seinen fun-
damentalen Voraussetzungen zu fragen — danach also, was Men-
schen dazu veranlassen kann, andere Menschen zu toten. Fol-
gende Motive erscheinen dabei von zentraler Bedeutung:

1. die Totung anderer aus unkontrollierten Emotionen heraus,
also etwa im Streit ("im Affekt") oder aus Eifersucht;

2. die Tétung anderer um der Verschaffung eigener Vorteile wil-
len, beispielsweise aus Habgier oder aus Machtstreben;

3. die Totung anderer als Beruf, im Auftrag Dritter, sei es als Mit-
glied einer kriminellen Organisation oder als auf eigene Rech-
nung arbeitender Auftragskiller;

4. die Totung anderer zur Abwendung groReren Unheils: als Not-
wehrhandlung, als Tyrannenmord oder als Beihilfe zum Frei-
tod;

5. die Totung anderer aus rituellen und/oder religiésen Grinden:
um den eigenen Gott gnadig zu stimmen bzw. seine vermeint-
liche Beleidigung zu rdachen oder auch um die Gemeinschaft
von "slindenbeladenen Elementen" zu reinigen — ein bei der
Todesstrafe allgemein wirksamer Impuls, der am klarsten bei
der Verbrennung angeblich vom Teufel Besessener auf dem
Schafott zutage trat;

6. die Totung anderer im Blutrausch, also beispielsweise unter
Drogeneinfluss, bei einem Amoklauf oder im Falle von Lynch-
justiz;



7. die Totung anderer aus Lust an der Qual des Opfers, d.h. als
gewollter oder ungewollter Nebeneffekt von Folter oder sa-
domasochistischen Spielen.

Totungsmotive im Krieg

Im Krieg konnen alle genannten Motive gleichermalien eine Rolle
spielen. Dabei muss allerdings zwischen den Ebenen der Kriegs-
planung und der konkreten kriegerischen Handlungen unter-
schieden werden. So sind etwa die Motive 2 bis 5 eher im Vorfeld
eines Krieges zu verorten. Der Totung anderer um der Verschaf-
fung eigener Vorteile willen entspricht dabei das klassische Vor-
haben eines Eroberungskrieges, der Totung anderer im Auftrag
Dritter das S6ldnertum, der Tétung anderer zur Abwendung gro-
Reren Unheils der Praventivkrieg und der Totung anderer aus re-
ligiosen Grinden der "Heilige Krieg" bzw. der Kreuzzug.

Die Motive 1, 6 und 7 sind dagegen starker an die konkreten
Kriegshandlungen gebunden. Die Entfesselung unkontrollierter
Emotionen, der Blutrausch einer entfesselten Soldateska und die
Lust an der Qual des Gegners sind typische Folgeerscheinungen
einer sich verselbstandigenden Kriegsdynamik, bei der die ur-
spriinglichen Kriegsziele in den Hintergrund treten und das Téten
immer mehr um seiner selbst willen geschieht. Dabei kann auch
das zweite Motiv — die Totung anderer um der Verschaffung ei-
gener Vorteile willen — durch marodierende, pliindernde Solda-
tenhorden auf der Ebene der konkreten Kriegshandlungen wirk-
sam werden.



Anonymisierung der Totungszusammenhange im Krieg

Im Vergleich zu den idealtypisch beschriebenen Tétungsmotiven
weisen die Totungen in der Kriegssituation allerdings noch zwei
weitere Besonderheiten auf. Wichtig ist zunachst, dass das Téten
im Krieg immer im Auftrag Dritter geschieht. Im Gegensatz zu den
klassischen Auftragsmorden, bei denen es stets um die Auslo-
schung konkreter Personen geht, richtet sich der Tétungsauftrag
im Krieg allerdings auf einen anonymen Gegner. Weder dessen
Identitat noch die Anzahl der zu totenden Gegner sind im Voraus
bekannt.

Diese Anonymisierung der Tétungszusammenhange ist ein we-
sentlicher Grund dafiir, dass die Motive von Auftraggebern und
Ausfuhrenden der Kriegshandlungen oft weit auseinanderklaffen.
So kann etwa ein von Seiten der Auftraggeber aus Grinden der
Habgier, also als Eroberungskrieg, geplanter Feldzug von den ein-
gesetzten Soldaten als Heiliger Krieg oder als Krieg zur Gefahren-
abwehr verstanden bzw. diesen gegeniber als solcher hingestellt
werden, um sie besser zur Teilnahme daran motivieren zu kon-
nen. Nicht auszuschlieBen ist auch, dass die Planer des Krieges
dabei von ihrer eigenen Propaganda angesteckt werden und am
Ende selbst an die aufgepfropften hehren Kriegsmotive glauben.

Hinzu kommt noch, dass der berufliche Eintritt in eine Armee, die
"Verpflichtung" als Soldat, nicht notwendigerweise mit einer
konkreten Totungsabsicht einhergehen muss. Unterstiitzt von
entsprechenden PR-Materialien der Anwerbungsabteilungen,
kann hierbei vielmehr auch der Wunsch nach einem "sicheren
Arbeitsplatz" oder der Zugehorigkeit zu einer "eingeschworenen
Truppe" im Vordergrund stehen.

6



Der mit dem Berufsstand des Soldaten stets zumindest potenziell
verbundene Totungsauftrag wird dabei hinter Formeln wie der
einer allgemeinen "Verteidigungsbereitschaft" versteckt. Umso
mehr ist der Einzelne in der konkreten Kriegssituation dann aller-
dings von den ihm vermittelten Tétungsmotiven abhangig, umso
empfanglicher ist er fiir die klassische Kriegspropaganda.

Die Bedeutung des Kollektivs

Die zweite Besonderheit des Totens im Krieg besteht darin, dass
dieses stets in Gemeinschaft mit anderen geschieht. Selbst wenn
der Einzelne in der konkreten Kriegssituation auf sich allein ge-
stellt sein sollte, so vermittelt ihm die auf Uniformitat und Gleich-
schritt abzielende militarische Ausbildung doch das Gefiihl, stets
als Teil eines grolReren Ganzen zu agieren.

Dies kann sich psychologisch in der Weise auswirken, dass er sich
starker und machtiger fuhlt, als er de facto ist. Darliber hinaus
hat es eine entlastende Funktion fiir sein Gewissen, indem ihm so
ermoglicht wird, die Verantwortung fiir die Entfesselung seiner
Brutalitat auf das Kollektiv abzuwalzen — was die Hemmschwelle
fir das Ausleben der eigenen Gewaltbereitschaft herabsenkt. So
ist der im Krieg ausgeilibten Gewalt ihre exzessive Ubersteigerung
stets inharent.

Die entscheidende Frage ist nun, was den Einzelnen dazu bringt,
sich in diese Totungsgemeinschaft einzuordnen. Die Gemein-
schaft, die er anfangs in der Armee gesucht haben mag, kann
nicht der Grund daflir sein. Denn sie erweist sich fiir den jungen
Rekruten rasch als Trugbild: Schon lange vor dem ersten Einsatz
"im Felde" wird ja das Werbebild der Lagerfeuergemeinschaft

7



von der Realitdt einer von Kadavergehorsam und strengen Hie-
rarchien gepragten Zwangsgemeinschaft verdrangt.

Ist es also der Gruppendruck, der den Einzelnen zur Unterord-
nung unter das Totungsgebot zwingt, die Angst vor den Sanktio-
nen, die ihm andernfalls drohen — den konkreten, von Militarge-
richten verhangten, und den weniger klar fassbaren: der unaus-
gesprochenen, gruppeninternen Degradierung, dem Makel des
Versagers? Aber reicht das aus, um sich in eine Totungsgemein-
schaft einzugliedern und sie, die ja nur durch die konkreten T6-
tungsakte der in ihr miteinander verbundenen Einzelnen beste-
hen kann, am Leben zu erhalten?

Virtualisierung des Krieges

Nun konnte man argumentieren, dass ein Soldat im technisier-
ten, vollelektronischen Krieg der Gegenwart das konkrete Toten
gar nicht mehr als solches wahrnimmt. Dies trifft uneinge-
schrankt allerdings nur auf den Drohnenkrieg zu. Schon der Pan-
zerkommandant, der am Monitor wie bei einem Computerspiel
Ziele fir den Beschuss auswahlt, wird beim Vorriicken seiner Ar-
mee irgendwann mit den realen Auswirkungen seines scheinbar
virtuellen Tuns konfrontiert.

Erst recht gilt dies flir den Infanteristen: Sein Gewehr mag vollau-
tomatisch sein — das konkrete Toten ist es eben nicht. So bleibt
die Frage unbeantwortet, wie der Drang zur Einordnung in eine
todbringende Gemeinschaft so stark sein kann, dass darlber das
zentrale Gebot aller Moralkodices — "Du sollst nicht toten!" —
verblasst.



Kriegerisches Nirwana

Man kann die Frage auch umgekehrt stellen: Welchen Reiz kann
es fir einen Menschen haben, seine Individualitat aufzugeben,
sein Ich in einer Gemeinschaft aufzulésen? Die Frage erscheint
zunachst widersinnig. Denn eben dadurch, dass er sich als unteil-
bare, von anderen klar abgegrenzte Einheit begreift, konstituiert
sich der Mensch ja erst als eigenstandige Existenz. Erst aus der
Unterscheidung zwischen Ich und Nicht-lch entsteht doch das
konkrete menschliche Wesen in seiner Unverwechselbarkeit.

Das ist zweifellos richtig. Auf der anderen Seite ist es jedoch so,
dass die sich ihrer selbst bewusst werdende Individualitat eben
hierdurch zugleich auch zum Bewusstsein ihrer eigenen Vergang-
lichkeit erwacht. Denn Individualitat kann stets nur in der Zeit
existieren, sie ist notwendigerweise endlich. So bringt das Be-
wusstsein der eigenen Individualitat immer auch eine latente To-
dessehnsucht mit sich — eine Todessehnsucht, die sich freilich bei
naherer Betrachtung als nostalgische, riickwartsgewandte Sehn-
sucht nach der Rickkehr in den Mutterschol3, in die ungeschie-
dene Einheit mit allem Seienden in der Praexistenz, entpuppt.

Die Sehnsucht nach einer Aufhebung der eigenen Individualitat
ist somit nicht im Sinne eines konkreten "Todestriebs" zu verste-
hen. Es handelt sich hierbei vielmehr um den Wunsch nach einer
zumindest vortbergehenden Betdaubung der existenziellen Ein-
samkeits- und Verlassenheitsgefiihle, die untrennbar mit dem
Bewusstsein der Individualitat verbunden sind. Das Verlangen
nach deren zeitweiliger Suspension, nach dem Gefihl der All-Ein-
heit, der Verschwisterung mit dem groRen Ganzen des Seins, ver-
eint die Grenzerfahrungen, wie sie durch bestimmte Formen des

9



Drogenkonsums vermittelt werden kénnen, mit dem buddhisti-
schen Ziel des Nirwanas und der meditativen Versenkung in Gott,
die von spatmittelalterlichen Mystikern ebenso angestrebt wurde
wie — wenn auch auf vollig anderem Wege — von orientalischen
Derwischen.

Das Ertrinken des Ichs in der Masse

Nun handelt es sich allerdings in all diesen Fallen lediglich um
imaginierte Erfahrungen des Grenzlbertritts. Die religiose Medi-
tation etwa zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass das Ich sich
in der realen Welt von anderen absondert, sich sozusagen nach
innen hin erweitert und sich auf die Wurzeln seines Daseins be-
sinnt.

Dagegen findet in der Situation einer Ich-Auflésung in einer
Gruppe anderer Menschen die ersehnte Selbstentgrenzung in der
Totalitat des Seins ihre Entsprechung in der besonders engen
Verbundenheit mit anderen. Folglich handelt es sich dabei auch
nicht um eine zielgerichtete, zweckgebundene Kooperation mit
anderen, wie dies bei einem Zusammenschluss in Vereinen oder
Interessengruppen der Fall ist. Vielmehr geht es gerade umge-
kehrt um das Zusammensein mit Menschen, die ihre Individuali-
tat wie man selbst in der Masse auflosen, so dass jeder den ande-
ren nur als namenlosen Teil eines grolBen Ganzen wahrnimmt.

Beispiele fiir solche Phanomene eines lustvollen Ertrinkens des
Ichs in der Masse sind etwa groRe Sportveranstaltungen oder
Popkonzerte. In beiden Fallen wird die Suspension des Ichbe-
wusstseins nicht nur passiv erlitten, sondern tber Elemente einer
rituellen Einstimmung in die Gemeinschaft (Fangesange, rhythmi-

10



sches Handeklatschen, gemeinsames Tanzen) aktiv herbeige-
fuhrt. An die Stelle der meditativen Versenkung in die das eigene
Ich transzendierenden Wurzeln des Daseins tritt hier also die eks-
tatische Uberschreitung von dessen Grenzen.

Manipulierbarkeit des Ichs in der Masse

So sehr sich die aufgefliihrten Beispiele auch voneinander unter-
scheiden — gemeinsam ist ihnen doch allen, dass die Erfahrung
der voribergehenden Ich-Auflésung jeweils auf friedlichem Wege
erfolgt. Allerdings bringt die Aussetzung des Ich-Bewusstseins es
automatisch mit sich, dass der Einzelne in einer solchen Situation
leichter manipulierbar ist.

Auch die Aktivierung seines gewalttatigen Potenzials, dem sich
keine kontrollierende Ich-Instanz mehr in den Weg stellt, lasst
sich so leichter bewerkstelligen. Das pragnanteste Beispiel hierfiir
ist wohl die Lynchjustiz. Aber auch wenn totalitare Staaten sich
die ich-auflésende Tendenz von Massenveranstaltungen zunutze
machen, um das Volk auf ihre Ziele einzuschworen, entfaltet sich
dabei oft eine aggressiv-normierende Dynamik.

So zeigt sich: Die Sehnsucht des Individuums nach einer voriber-
gehenden Auflosung seines Wesenskerns ist ein starker Impuls,
der immer die Gefahr eines Missbrauchs durch Dritte in sich
birgt. Dies gilt in besonderem MaRe fiir die Situation eines Krie-
ges. Denn hier instrumentalisiert der Staat die symbolische To-
dessehnsucht Einzelner fiir die Umsetzung konkreter Tétungsab-
sichten.

Die Totungsgemeinschaft im Krieg kommt dem nostalgischen
Auflésungswunsch des Ichs dabei gleich in mehrfacher Hinsicht

11



entgegen, da sie dem Einzelnen nicht nur die Auflésung in einem
grofleren Ganzen ermoglicht, sondern ihn im Blutrausch auch
ganz konkret die Zersetzung des Ichs erfahren lasst. Eben diese
Konkretisierung des abstrakt-symbolischen Todeswunschs wirkt
allerdings nicht mehr befreiend, sondern traumatisierend, weil
sie das Grauen, das die faktische Auflosung der Individualitat be-
deutet, unmittelbar vor Augen fiihrt.

WesensmaRige Inhumanitat des Krieges

Wie man sieht, beruht der Krieg auf einem unauflésbaren Knauel
irrationaler, zu einem grof3en Teil unbewusster Motive. Er eignet
sich daher kaum als Auseinandersetzungsform zwischen ver-
nunftbegabten Wesen. Wer ihn als Handlungsoption bejaht, ne-
giert damit zugleich jedwede Individualitat, also den Kern des
Menschseins. Der Krieg kann daher niemals human sein oder
humanen Zielen dienen.

12



