
Dieter Hoffmann: 

Literatur und Schreiben 

Gedanken über die Literatur in unliterarischen Zeiten  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Im Zuge der 68er-Revolte ist auch die Literatur vom Sockel ihres Ge-

niekults gestoßen worden. Der ursprünglich emanzipatorische Akt 

ist jedoch durch die Mechanismen des Marktes in sein Gegenteil 

verkehrt worden, wodurch sich die Literatur heute von sich selbst 

entfremdet hat.  

 

© LiteraturPlanet, überarbeitete Fassung Oktober 2025 

  

https://literaturplanetonline.com/


2 
 

Inhalt 

 

Ein befreiender Appell zur Überwindung von Grenzen in der Literatur ............ 3 

Die marktförmige Vereinnahmung des emanzipatorischen Literaturideals ...... 5 

Der veränderte Sinn des Bestseller-Begriffs ....................................................... 7 

Thesen zum Eigen-Sinn des Literarischen .......................................................... 9 

Die Utopie einer neuen Literaturkultur ............................................................ 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esmail Ashtiani (1892 – 1970): Schreibender Mann 

Teheran, Parlamentsmuseum (Wikimedia commons) 

 

Cover-Bild: Maria Klass-Kazanowska (1857 – 1898): Schreibende Frau (Wikime-

dia commons) 

 

Informationen zum Autor finden sich auf seiner Website (rotherbaron.com) 

und auf Wikipedia. 

  

https://rotherbaron.com/


3 
 

 

Ein befreiender Appell zur Überwindung von Grenzen in der Lite-

ratur  

 

1969 veröffentlichte der amerikanische Literaturwissenschaftler 

Leslie Fiedler einen – auf einem im Jahr zuvor gehaltenen Vortrag 

basierenden – Essay mit dem programmatischen Titel "Cross the 

border – close the gap!" Darin forderte er, die Grenzen zwischen 

Hoch- und Trivialliteratur zu überschreiten und die Kluft zu überwin-

den, die Schreibende und Lesende, Literatur und gesellschaftlichen 

Alltag voneinander trennt. 

Ich weiß noch, was für ein befreiendes Gefühl es war, als ich diesem 

Gedanken zum ersten Mal begegnet bin. Endlich stieß jemand das 

Tor des selbst gebauten Ghettos auf, in das die Literatur sich bislang 

verkrochen hatte! Endlich ging es den Gralshütern einer verstaub-

ten Literatur an den Kragen. Ab sofort konnte es mir egal sein, wenn 

irgendein Hohepriester der Literatur über Texte, die mir gefielen, 

die Nase rümpfte. 

Überfällig erschien es mir auch, dass den zu Genies verklärten Au-

toren das Kreativitätsmonopol abgesprochen wurde. Endlich wurde 

anerkannt, dass ein literarisches Werk untrennbar mit dem kreati-

ven Akt verbunden war, in dem die Lesenden es sich aneigneten – 

und dass es dabei immer wieder auf neue, andere Weise entstand. 

Alles Lesen trug dadurch schon den Keim zu einem neuen Werk in 

sich. Alles Rezipieren war zugleich ein Produzieren. 

Und natürlich sog ich auch begeistert die Forderung nach einer stär-

keren Durchdringung von Literatur und Alltag auf. Dass die Literatur 

diesen in sich aufnehmen, ihn sich kreativ anverwandeln und so mit 

ihrer gesellschaftsverändernden Kraft auf den Alltag zurückwirken 

sollte, der dadurch seinerseits wieder die Literatur befruchten 



4 
 

würde – war dies nicht die eigentliche Existenzberechtigung des li-

terarischen Schreibens, die man bislang nur im Interesse ihrer Zäh-

mung ausgeblendet hatte? 

"Cross the border – close the gap"? – Ja, ich war dabei! Entschlossen 

griff ich zur Fahne der literarischen Revolution und stellte mich in 

die Reihe derer, die Geniekult und Elfenbeintürmelei hinter sich las-

sen wollten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Honoré Daumier (1808 – 1879): Der Aufstand 

Washington, Phillips Collection (Wikimedia commons) 

Buch entnommen aus einem Gemälde von Hendrik Goltzius (1558 – 1616) 

  



5 
 

Die marktförmige Vereinnahmung des emanzipatorischen Litera-

turideals 

 

Das Problem war nur: Ich war nicht der Einzige, der von dem neuen 

Gedankengut angetan war. Auch die Marketingabteilungen der gro-

ßen Verlage hatten es aufmerksam registriert. Auch sie fanden die 

Vorstellung, die Grenze zwischen Hoch- und Trivialliteratur einzurei-

ßen, durchaus verlockend. 

Was für mich nach Umsturz roch, verströmte für sie freilich den Ge-

ruch des Geldes. So versahen sie fortan jedes Werk, von dem sie 

sich einen guten Verkaufserfolg versprachen, mit dem adelnden 

Prädikat "Literatur" – selbst wenn es sich dabei um das verbale Ball-

geschiebe der Sportprominenz oder um intime Bekenntnisse aus 

Jetset-Kreisen handelte. Dadurch ließen sich auch solche Leser-

schichten ansprechen, die ansonsten durch die vermeintliche Tri-

vialität der betreffenden Werke abgeschreckt worden wären. 

Auch die Forderung nach einer stärkeren Durchdringung von Litera-

tur und Alltag fand die begeisterte Zustimmung der Marktstrategen. 

Allerdings verbanden sie damit keine gesellschaftsverändernden 

Ideen, sondern erhofften sich davon eine Anpassung der Literatur 

an den Alltag. 

So entstand das Ideal einer Literatur der knappen, einprägsamen 

Sätze und der weichgespülten Themen, die das Bestehende in sei-

nem So-Sein nicht gefährden. Als bevorzugter Stil etablierte sich ein 

platter Realismus mit möglichst vielen Dialogen, die bei der ge-

wünschten, gewinnmaximierenden Adaptierung als Drehbuch die 

Umarbeitung erleichtern sollten. 

Und die Verwischung der Grenze zwischen Autor und Leser? – Stieß 

ebenfalls auf Beifall in den Verkaufsetagen der Verlage. Denn wenn 

in allen Lesenden der Keim zu einem eigenen Buch steckte, verfügte 



6 
 

man über ein schier unerschöpfliches Reservoir an Schreibenden, 

aus dem man sich nach Belieben bedienen konnte. 

Auf diese Weise entfiel die finanzielle und ideelle Abhängigkeit von 

einzelnen Autoren. Stattdessen sollte es nun als brotlose Ehre gel-

ten, wenn ein Verlag jemanden mit der Veröffentlichung eines sei-

ner Werke beglückt. Wichtigstes Auswahlkriterium war dabei nicht 

mehr das Werk selbst oder dessen literarische Qualität, sondern die 

Frage, ob damit aktuelle Trends bedient wurden. 

In letzter Konsequenz gelangt man so zu einer Literatur nach dem 

Baukastenprinzip. In K.I.-Zeiten lässt sich dabei der Faktor Mensch 

sogar vollständig ausschalten. Stattdessen kann man die Werke 

nach vorgegebenen Strickmustern von künstlicher Intelligenz erstel-

len lassen und dann bei Bedarf passende Autorentypen für die Prä-

sentation der Werke casten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Federico Zandomeneghi (1841 – 1917): Mädchen, ein Buch lesend 

(Wikimedia commons) 
  



7 
 

Der veränderte Sinn des Bestseller-Begriffs 

 

Ein Blick auf den heutigen Literaturmarkt zeigt, wohin die Verein-

nahmung der einst revolutionären Gedanken durch die Marketing-

abteilungen der großen Verlage geführt hat. Was dominiert, ist – 

wenn man von den Marktführern, der Kriminal- und Fantasy-Litera-

tur, einmal absieht – eine Parlando- und Kolumnen-Literatur, in der 

alltägliche Dinge – Pilgerreisen, Intimrasuren, Allerweltserinnerun-

gen – zu weltbewegenden Themen hochgepuscht werden. Hinzu 

kommt eine Befindlichkeitsliteratur, in der die bürgerliche Mittel-

schicht ihren Welt- und Beziehungsschmerz pflegt.  

Vor diesem Hintergrund scheint es zunächst einmal angebracht, den 

Begriff "Bestseller" wieder auf seine eigentliche Bedeutung – den 

eines Buches, das sich besonders gut verkauft – zurückzustutzen. 

Natürlich war die frühere Haltung, ein Buch nur deshalb abzu-

lehnen, weil es den Massengeschmack traf, von dem man sich ab-

grenzen wollte, purer Snobismus. Genauso abwegig ist jedoch die 

heutige Praxis, den Begriff "Bestseller" als Gütesiegel zu verwenden 

– zumal die guten Verkaufszahlen oft nur den aufdringlichen Wer-

bemaßnahmen der Verlage geschuldet sind. 

Die entsprechenden Kampagnen drängen jene, die beim Stehparty-

Smalltalk mitreden wollen, zum Kauf der betreffenden Werke. Dar-

aus wird dann wiederum – unabhängig davon, ob den Opfern der 

Rattenfängerkampagnen das Gelesene gefällt oder nicht – ein Argu-

ment für die angeblich unbestreitbare literarische Qualität des 

Œuvres abgeleitet. 

Heute wetteifern die Verlage darum, wer die meisten Bestseller im 

Programm hat. Und sie brauchen sich dafür noch nicht einmal als 

das kritisieren zu lassen, was sie sind: rein kapitalistische, mehr-

wertorientierte Unternehmen. Denn viele Bestseller im Programm 



8 
 

zu haben, steht ja in der neuen Betrachtungsweise für hohe literari-

sche Qualität. 

Früher dagegen war ein Bestseller für einen literarisch ambitionier-

ten Verlag stets auch deshalb ein Glücksfall, weil er dadurch Werke 

fördern konnte, die zu komplex waren, um unmittelbar eine breitere 

Leserschaft anzusprechen. Indem die Verlage sich die Veröffentli-

chung der entsprechenden Texte trotzdem, scheinbar gegen die 

Marktlogik, leisteten, handelten sie allerdings keineswegs rein alt-

ruistisch. Denn oft setzten sich die nicht-marktkonformen Werke 

zwar nicht sofort durch, fanden auf die Dauer aber einen festen 

Platz im literarischen Kanon. 

Werke ins Programm aufzunehmen, die sich nicht sofort zum Ver-

kaufsschlage aufpumpen ließen, war daher für die Verlage im Sinne 

einer langfristig angelegten Verkaufsstrategie ein durchaus sinnvol-

les Investment. Heutige Großverlage sind dagegen wie die Großban-

ken nur noch auf den kurzfristigen Erfolg und den schnellen Gewinn 

aus.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

María Gutiérrez Blanchard (1881 – 1932): Schreibender Schüler (um 1920); 

Paris, Museum für moderne Kunst (Wikimedia commons) 

  



9 
 

Thesen zum Eigen-Sinn des Literarischen 

 

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen scheint es sinnvoll zu 

sein, den Eigen-Sinn des Literarischen noch einmal neu zu begrün-

den und ihn gegen den Gedanken eines affirmativen, marktkonfor-

men Schreibens zu verteidigen. Dem sollen die folgenden Thesen 

dienen: 

 

1. Literatur ist etwas anderes als Schreiben. Alles Schreiben kann 

subjektiv befreiend sein, aber nicht jedes Tagebuch – und auch 

nicht jedes in Romanform gegossene persönliche Bekenntnis – 

ist Literatur. 

 

2. Literatur bedeutet niemals das bloße Abbilden von Realität, 

sondern ist eine spezielle Form, sich diese anzuverwandeln. 

Dadurch, dass die Literatur die Wirklichkeit in ihren Bereich hin-

einzieht, erschafft sie die Welt noch einmal neu. Dies gilt auch 

für realistische Literatur, die uns ja stets nur einen Ausschnitt aus 

der Realität vor Augen führt und diesen zudem durch spezielle 

Akzentuierungen und Schwerpunktsetzungen aus einem be-

stimmten Blickwinkel beleuchtet. 

 

3. Durch die Veränderungen, welche die Realität im Prozess der 

literarischen (Um-)Gestaltung erfährt, wird sie auf neue und 

andere Weise erfahrbar. Dies betrifft die folgenden Aspekte der 

Realität: 

a) die grundsätzliche Relativität der Realität. Die Literatur zeigt 

uns, dass unsere alltägliche Wahrnehmung der Realität nur eine 

von vielen möglichen Formen der Realitätswahrnehmung ist. Sie 

verhilft uns so dazu, sensibler mit den Vorurteilen, Vorverurtei-



10 
 

lungen und holzschnittartigen Deutungsmustern umzugehen, 

von denen unsere alltägliche Wirklichkeitssicht geprägt ist; 

b) die Fremdheit der Realität. Indem die Literatur uns alltägliche 

Dinge durch Verschiebungen und Verfremdungseffekte wieder 

neu erfahren lässt, verhilft sie uns dazu, das Altbekannte mit den 

Augen eines Fremden zu sehen. Inhumane Verhältnisse, die uns 

in unserer gewohnheitsgesteuerten Alltagssicht nicht mehr als 

solche auffallen, können so noch einmal neu erkannt und bewer-

tet werden; 

c) die Veränderbarkeit der Realität. Dadurch, dass die Literatur 

unserer Weltsicht ihren Absolutheitsanspruch nimmt, erleich-

tert sie es uns auch, uns die Veränderbarkeit der Welt vorzustel-

len; 

d) die Veränderungsbedürftigkeit der Realität. In ihrem Bestre-

ben, dem Ungeformten eine Gestalt zu geben, die missgestaltete 

Realität als solche zu zeigen und deren mögliche Überführung in 

eine andere, harmonischere Gestalt anzudeuten, ist die Literatur 

immer eine Ermutigung zu gesellschaftlicher Veränderung. Dies 

gilt auch dort, wo sie sich nicht explizit auf gesellschaftliche Ver-

hältnisse bezieht. Ein Naturgedicht, das in sich die Utopie eines 

Einklangs von Ich und Natur abbildet, kann eben hierdurch zum 

Stachel des Protests gegen eine vom Menschen geschundene 

Natur werden. 

 

4.   Eine Literatur, welche die Realität in ihrem So-Sein hinterfragt, 

bringt dies auch in ihrer Sprache zum Ausdruck. Sie vermeidet, 

wo immer es möglich ist, vorgestanzte Ausdrucksformen, abge-

nutzte, formelhaft gewordene Bilder und schablonenhafte Wen-

dungen, die mit vorgefertigten Deutungsmustern einhergehen. 

 



11 
 

5. Ein literarisches Werk entfaltet seine kreative Kraft im stillen 

Dialog mit den jeweiligen Lesenden. Wer Vorlesbarkeit und eine 

mitreißende Performance zu Qualitätsmaßstäben literarischer 

Arbeit macht, verwechselt Literatur mit Kabarett. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Édouard Vuillard (1868 – 1940): Lesende Frau im Schilfgras (1909); 

Wikimedia commons  

 

Die Utopie einer neuen Literaturkultur 

 

Ein Literaturverständnis wie das oben dargelegte impliziert selbst-

verständlich auch die Notwendigkeit eines anderen Literaturbe-

triebs. Oder genauer: Es legt die Abschaffung der Vermengung von 

"Betriebsdenken" und Literatur nahe, also die Überwindung eines 

Denkens in Kategorien von Verkaufszahlen und warenförmiger Prä-

sentation der Werke. Letztlich geht es also um die Utopie einer an-

deren Literaturkultur: 



12 
 

• einer Literaturkultur, in der wieder die Texte selbst im Vorder-

grund stehen; 

• einer Literaturkultur, die nichts mehr mit der bürgerlichen Häpp-

chenkultur zu tun hat, in welcher der präsentierte Literaturhap-

pen nur das Horsd'œuvre für die anschließend gereichten Steh-

empfangshäppchen ist; 

• einer Literaturkultur, in der Bücher nicht mehr wie in der 

Häschenschule vorgestellt, sondern an runden Tischen bespro-

chen werden. 

Oder würde auch in einem solchen Setting die Konvention am Ende 

die Texte erdrücken? "Runder Tisch" – klingt das nicht auch schon 

wieder nach vorgetäuschter, erzwungener Harmonie? 

Vielleicht wäre es am besten, wir würden uns auf Matratzenlagern 

treffen, wo wir zwanglos über die uns bewegenden Texte quatschen 

könnten. Wer weiß – vielleicht wäre das ja sogar die Keimzelle einer 

neuen, gänzlich unbürgerlichen Gesellschaft. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Blanche Paymal-Amouroux (1860 – 1944): Die Lektüre (1890er Jahre); 

Wikimedia commons 

 


